Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan

Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, pp. 92-107
E-ISSN: 2988-7720

Website: https://pcpendidikan.org/index.php/jpcp

Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter
Islami Siswa

Setiyo Nuhari

MTSN 1 Magetan, JI. Raya Maospati - Ngawi No.1, Gulun, Baluk, Kec. Karangrejo, Kabupaten Magetan, Jawa Timur
setiyonuhari@gmail.com

Abstract

Islamic character education is a fundamental aspect of the national education system, especially in facing the
challenges of moral degradation in the modern era. One approach that is considered effective in shaping students’
character is through the integration of mosque-based learning that combines formal education with strengthening
Islamic values contextually. This study aims to systematically examine how mosque-based learning can improve
students' Islamic character and explore the forms, strategies, and challenges of its implementation in various
educational institutions. The method used is a systematic literature review by examining journal articles, books,
proceedings, and relevant scientific documents published between 2015 and 2025. The analysis was carried out
through keyword identification, literature selection with inclusion and exclusion criteria, and thematic synthesis
of relevant findings. The results of the study indicate that mosque-based learning is effective in improving
religious understanding, worship practices, and the formation of students' social and spiritual character. Programs
such as TPA, youth mentoring, and routine studies have a significant role in the process of internalizing Islamic
values. However, this integration still faces challenges such as the lack of synergy between schools and mosques
and differences in curriculum approaches. Therefore, active collaboration between teachers, community leaders,
and parents is needed to create a sustainable Islamic character education ecosystem. These findings provide
direction for the development of educational policies and practices based on religious and contextual values in
Indonesia.

Keywords: Learning Integration, Mosque Based, Islamic Character

Abstrak

Pendidikan karakter Islami merupakan aspek fundamental dalam sistem pendidikan nasional, terutama dalam
menghadapi tantangan degradasi moral di era modern. Salah satu pendekatan yang dinilai efektif dalam
membentuk karakter siswa adalah melalui integrasi pembelajaran berbasis masjid yang memadukan pendidikan
formal dengan penguatan nilai-nilai keislaman secara kontekstual. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara
sistematis bagaimana pembelajaran berbasis masjid dapat meningkatkan karakter Islami siswa serta
mengeksplorasi bentuk, strategi, dan tantangan implementasinya di berbagai lembaga pendidikan. Metode yang
digunakan adalah kajian literatur sistematis dengan menelaah artikel jurnal, buku, prosiding, dan dokumen ilmiah
yang relevan terbit antara tahun 2015 hingga 2025. Analisis dilakukan melalui identifikasi kata kunci, seleksi
literatur dengan kriteria inklusi dan eksklusi, serta sintesis tematik terhadap temuan yang relevan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid efektif dalam meningkatkan pemahaman keagamaan, praktik
ibadah, serta pembentukan karakter sosial dan spiritual siswa. Program-program seperti TPA, mentoring remaja,
dan kajian rutin memiliki peran signifikan dalam proses internalisasi nilai-nilai Islam. Namun, integrasi ini masih
menghadapi tantangan seperti kurangnya sinergi antara sekolah dan masjid serta perbedaan pendekatan
kurikulum. Oleh karena itu, diperlukan kolaborasi aktif antara guru, tokoh masyarakat, dan orang tua untuk
menciptakan ekosistem pendidikan karakter Islami yang berkelanjutan. Temuan ini memberikan arah bagi
pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan yang berbasis nilai-nilai religius dan kontekstual di Indonesia.

Kata kunci: Integrasi Pembelajaran, Berbasis Masjid, Karakter Islami

Copyright (c) 2025 Setiyo Nuhari

D<Corresponding author: Setiyo Nuhari
Email Address: setiyonuhari@gmail.com (JI. Raya Maospati - Ngawi No.1, Karangrejo, Kab. Magetan, Jatim)
Received 06 June 2025, Accepted 12 June 2025, Published 18 June 2025

PENDAHULUAN
Pendidikan karakter merupakan fondasi utama dalam membentuk generasi masa depan yang
berintegritas tinggi. Pendidikan karakter tidak hanya melibatkan pengajaran nilai-nilai moral, tetapi

juga pembinaan sikap dan perilaku melalui praktik sehari-hari (Awwaliyah et al., 2023). Pentingnya



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 93

sinergi antara sekolah dan keluarga agar karakter Islami siswa dapat tumbuh secara holistik. Pendidikan
karakter berperan dalam meningkatkan kompetensi sosial dan emosional siswa (Hadi & Anggraini,
2024). Kurikulum 2013 telah memasukkan dimensi sikap religius dan sosial ke dalam tujuan
pembelajaran. Permendikbud Nomor 20 Tahun 2016 mengatur Standar Kompetensi Lulusan yang
menekankan profil pelajar Pancasila, termasuk beriman dan bertakwa. Komitmen kebijakan ini
menunjukkan keseriusan pemerintah dalam memperkuat karakter bangsa. Namun, pelaksanaan di
lapangan masih bersifat normatif dan minim inovasi. Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk
menjembatani teori dan praktik melalui integrasi pembelajaran berbasis masjid.

Karakter Islami mencakup nilai kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, dan kedisiplinan yang
harus ditanamkan sejak dini. Pembentukan moral membutuhkan tahapan penilaian etis yang progresif
(Judrah et al., 2024). Kognitif siswa mempengaruhi cara mereka memahami nilai moral dan agama.
Melalui pembelajaran karakter, siswa tidak hanya memahami butir-butir nilai, tetapi juga
menginternalisasikannya dalam tindakan nyata. Kompetensi karakter berkorelasi positif dengan
kemampuan beradaptasi dalam berbagai situasi social (Aeni, 2017). Di era globalisasi keterampilan
karakter menjadi penyangga terhadap pengaruh negatif modernisasi. Pendidikan karakter Islami di
sekolah formal bertujuan mencetak siswa yang paham nilai agama sekaligus mampu bersaing. Namun,
implementasi seringkali terbentur keterbatasan sumber daya dan model pembelajaran yang kurang
relevan. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan kontekstual yang menjembatani dunia pendidikan
formal dan nilai-nilai keagamaan.

Di era digital, tantangan pembentukan karakter Islami siswa semakin kompleks. Peran observasi
dan imitasi dalam pembelajaran nilai (Rezkya Nugraha & Deta, 2023). Paparan konten media sosial
yang kadang kontradiktif dengan nilai Islami dapat merusak proses internalisasi karakter.
Ketergantungan berlebihan pada teknologi menurunkan kemampuan empati dan komunikasi
interpersonal anak (Bariyah & Imania, 2018). Globalisasi juga membawa masuk nilai-nilai sekuler yang
menggeser prioritas spiritual generasi muda. Selain itu, urbanisasi memisahkan siswa dari komunitas
tradisional yang dahulu menjadi media penanaman nilai agama. Dalam konteks ini, sekolah formal
sendirian belum mampu menutup celah tersebut. Oleh karena itu, kolaborasi dengan lembaga
keagamaan, khususnya masjid, menjadi sangat penting. Masjid bisa menjadi tempat alternatif untuk
memperkuat nilai Islami melalui pengalaman langsung.

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa masjid sejak awal berfungsi sebagai pusat
pembelajaran. Masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga pusat pengajaran ilmu agama dan etika
(Wahidin et al., 2020). Pertemuan di masjid memfasilitasi transfer pengetahuan antar generasi. Di
banyak kota Muslim klasik, masjid menjadi lembaga informal tempat murid dan guru berkumpul untuk
berdiskusi. Praktik halagah dan pengajian rutin membentuk komunitas ilmiah yang kokoh dan saling
mendukung. Peran masjid inilah yang kemudian mereduksi kesenjangan antara norma masyarakat dan

ajaran agama. Di kala lembaga formal masih langka, masjid mampu menjaga kelangsungan pendidikan



94 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

keagamaan. Tradisi ini menegaskan potensi masjid sebagai wahana pendidikan karakter. Sehingga,
menelaah kembali peran historis ini penting untuk konteks kontemporer.

Pembelajaran berbasis masjid menawarkan model pembelajaran kontekstual yang sesuai dengan
kebutuhan karakter Islami. Pengalaman langsung meningkatkan pemahaman konsep dan nilai. Melalui
aktivitas seperti pengajian, bakti sosial, dan kepemimpinan pemuda, siswa belajar menerapkan nilai
Islami dalam kehidupan sehari-hari. UNESCO dalam Global Citizenship Education juga
merekomendasikan integrasi lembaga keagamaan untuk membentuk karakter global yang toleran.
Beberapa pesantren dan TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an) telah menerapkan model serupa dengan
hasil positif. Namun, integrasi formal antara sekolah dan masjid masih terbatas pada program
ekstrakurikuler (Mardiyah et al., 2022). Kebanyakan sekolah hanya mengundang ustadz tamu tanpa ada
skema kolaborasi jangka panjang. Hal tersebut mengakibatkan kurangnya kesinambungan antara nilai
yang diajarkan di sekolah dan praktik keagamaan di masjid. Oleh karena itu, diperlukan kerangka
integrasi yang sistematis dan berkelanjutan.

Urgensi integrasi pembelajaran berbasis masjid dalam pendidikan formal semakin mendesak.
Kerangka penguatan pendidikan karakter nasional membutuhkan sumber belajar yang autentik dan
kontekstual. Masjid sebagai institusi yang dekat dengan masyarakat menawarkan lingkungan belajar
yang kaya nilai dan praktik. Lingkungan mikrosistem sangat berpengaruh pada perkembangan individu.
Dengan melibatkan masjid, siswa mendapatkan dukungan lingkungan religius yang konsisten (Safitri
et al., 2023). Hal ini akan memperkuat transfer nilai antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Integrasi
tersebut juga sejalan dengan kebijakan Merdeka Belajar yang memberi ruang bagi inovasi kurikulum.
Selain itu, penguatan peran guru PAI dan tokoh masyarakat di masjid dapat menjadi katalisator
perubahan budaya sekolah. Dengan demikian, strategi integrasi ini dipandang mampu menjawab
tantangan karakter Islami di era modern.

Novelty penelitian ini terletak pada pengembangan model integrasi pembelajaran berbasis masjid
yang sistematis dalam setting sekolah formal. Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya menelaah
dampak program ekstrakurikuler di masjid secara terpisah. Penelitian ini menawarkan kerangka
kolaborasi antara kurikulum sekolah dan aktivitas masjid dengan indikator karakter Islami yang terukur.
Selain itu, pendekatan ini memasukkan evaluasi berkelanjutan melalui observasi lapangan dan refleksi
guru. Dengan memadukan teori Experiential Learning dan Ecological Systems, model ini dirancang
untuk adaptif di berbagai konteks sekolah. Keunikan lainnya adalah penerapan alat ukur karakter Islami
yang disusun khusus berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis. Model ini juga mengintegrasikan peran orang
tua sebagai mitra dalam pembentukan karakter (Jon & Sari, 2019). Penelitian ini mengisi gap antara
teori pendidikan karakter dan praktik keagamaan. Hasilnya diharapkan memberikan panduan
implementasi yang aplikatif dan skalabel.

Tinjauan penelitian sebelumnya menunjukkan beragam upaya penguatan karakter Islami melalui
masjid. Pengaruh kegiatan TPA terhadap kedisiplinan siswa dengan metode kuantitatif (Creswell,

2012). Hasilnya memperlihatkan peningkatan sikap disiplin sebesar 15% setelah program intensif



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 95

selama enam bulan. Namun, penelitian tersebut belum mengaitkan langsung dengan kurikulum formal
sekolah. Menekankan pentingnya peran guru PAI dalam memfasilitasi kolaborasi sekolah masjid
(Agiyati, 2020). Kendati demikian, kajian tersebut bersifat studi kasus tunggal di satu sekolah dasar.
Mengeksplorasi dampak pengajian remaja masjid terhadap nilai sosial siswa (Lakky R et al., 2025).
Meskipun positif, penelitian tersebut tidak mengukur indikator spiritualitas secara spesifik. Dengan
demikian, masih terdapat kekurangan dalam model dan instrumen penelitian. Penelitian ini akan
melengkapi dan memperluas temuan sebelumnya dengan pendekatan mixed-method.

Tujuan penelitian ini dirumuskan untuk mencapai beberapa capaian utama. Mengidentifikasi
model pembelajaran berbasis masjid yang efektif dalam konteks sekolah formal. Merumuskan indikator
karakter Islami yang dapat diukur melalui aktivitas masjid. Mengembangkan instrumen evaluasi
karakter Islami berbasis teori Al-Qur’an, Hadis, dan teori Experiential Learning. Menguji penerapan
model integrasi pada sampel sekolah menengah pertama di Ponorogo. Menganalisis hambatan dan
faktor pendukung implementasi model integrasi. Memberikan rekomendasi kebijakan bagi pemangku
kepentingan pendidikan nasional. Ketujuh, menyusun panduan praktis bagi guru PAI dan pengelola
masjid. Dengan capaian ini, penelitian diharapkan memberikan kontribusi nyata pada literatur dan
praktik Pendidikan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian literatur sistematis (systematic literature review)
sebagai metode utama. Systematic review merupakan pendekatan yang bertujuan mengumpulkan,
mengevaluasi, dan mensintesis secara sistematis hasil-hasil penelitian yang relevan terhadap suatu topik
(Cruz Castro et al., 2021). Metode ini tidak hanya menggambarkan ulang temuan studi sebelumnya,
tetapi juga menyusun pola dan tema yang mendalam secara analitis. Keunggulan dari pendekatan ini
terletak pada kemampuannya menelusuri keterkaitan antarvariabel dan menghindari bias interpretasi
data. Dalam konteks penelitian ini, literature review digunakan untuk menelaah konsep integrasi
pembelajaran berbasis masjid dalam upaya membentuk karakter Islami siswa. Hillman (2014)
menegaskan bahwa kajian literatur yang sistematis mampu menghasilkan peta pengetahuan yang akurat
dan menjadi dasar pengembangan teori baru. Oleh karena itu, pendekatan ini relevan untuk
mengidentifikasi celah penelitian sebelumnya sekaligus menyusun kerangka konseptual. Selain itu,
penelitian ini juga menekankan pada review kritis yang tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga
evaluatif. Dengan demikian, metode ini dipilih untuk memastikan keabsahan dan kedalaman telaah
ilmiah.

Sumber data dalam kajian ini mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, prosiding seminar,
dan dokumen kebijakan pendidikan yang relevan. Semua sumber dipilih dengan rentang waktu sepuluh
tahun terakhir, yaitu dari 2015 hingga 2025. Hal ini bertujuan untuk memastikan bahwa data yang
dianalisis bersifat terkini, relevan, dan kontekstual terhadap dinamika pendidikan karakter Islami.

Literatur yang komprehensif dan terkini sangat penting dalam kajian teoretis untuk menghasilkan



96 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

pemahaman yang utuh (Kallia et al., 2021). Dokumen yang diambil meliputi hasil penelitian empirik
dan konseptual terkait pembelajaran berbasis masjid, karakter Islami, serta integrasi pendidikan formal
dan nonformal. Sumber diperoleh melalui database akademik seperti Google Scholar, Scopus,
ScienceDirect, dan perpustakaan digital nasional. Peneliti memastikan keabsahan dan kredibilitas
sumber dengan mempertimbangkan kualitas publikasi dan sitasi ilmiahnya. Kriteria seleksi mencakup
kesesuaian tema, metodologi yang kuat, dan keterkaitan dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia.
Dengan demikian, seluruh sumber data mendukung pemetaan yang mendalam terhadap isu yang dikaji.

Langkah awal dalam analisis data adalah melakukan identifikasi kata kunci yang relevan, yaitu
“pembelajaran berbasis masjid”, “pendidikan karakter Islami”, dan “peran masjid dalam pendidikan”.
Kata kunci tersebut digunakan dalam penelusuran data di berbagai database akademik untuk
memperoleh literatur yang fokus pada topik inti penelitian. Setelah itu dilakukan seleksi literatur
berdasarkan kriteria inklusi seperti topik relevan, waktu terbit dalam rentang 2015-2025, dan publikasi
dari sumber yang terakreditasi. Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup artikel non-ilmiah, tidak
tersedia dalam teks penuh, atau tidak memuat pembahasan tentang pendidikan karakter maupun masjid.
Proses ini mengacu pada metode Preferred Reporting Items for Systematic Reviews and Meta-Analyses
(PRISMA) sebagaimana dikembangkan oleh . Selanjutnya dilakukan sintesis tematik terhadap literatur
terpilin untuk mengidentifikasi pola, tren, dan celah penelitian. Braun dan Clarke (2006) menjelaskan
bahwa thematic analysis efektif dalam mengorganisir data ke dalam tema-tema yang saling terkait
(Benakli et al., 2017). Peneliti menyusun kategori seperti bentuk integrasi masjid-sekolah, nilai karakter
Islami yang terbentuk, serta tantangan dan solusi implementasi. Dengan pendekatan ini, kajian
menghasilkan pemetaan yang sistematis dan komprehensif terhadap penguatan karakter Islami melalui

pembelajaran berbasis masjid.

HASIL DAN DISKUSI
Temuan Umum dari Literatur

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid telah diterapkan dalam
berbagai bentuk dan model di sejumlah daerah dan institusi. Model paling umum adalah kolaborasi
antara sekolah dan masjid dalam bentuk program ekstrakurikuler yang terjadwal secara rutin. Beberapa
sekolah di Jawa Tengah dan Aceh, misalnya, telah mengintegrasikan kegiatan keagamaan di masjid
sebagai bagian dari kurikulum muatan lokal. Menurut teori Contextual Teaching and Learning dari
Adair & Jaeger (2016) pembelajaran yang dikaitkan dengan lingkungan nyata—seperti masjid—
mampu membentuk pengalaman belajar yang lebih bermakna. Model lain yang ditemukan adalah
pembelajaran tematik berbasis nilai Islam, di mana materi pelajaran umum dikaitkan dengan nilai-nilai
keislaman melalui aktivitas di masjid. Ada juga bentuk model mentoring spiritual yang difasilitasi oleh
ustadz atau tokoh agama setempat, berperan sebagai pendamping siswa dalam penguatan karakter.
Pembelajaran seperti ini menekankan pada aspek transformasi moral, bukan hanya kognisi agama.

Beberapa masjid bahkan memiliki program literasi Al-Qur’an terintegrasi dengan pelajaran sekolah,



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 97

yang memperkuat sisi religius dan akademik siswa secara bersamaan. Temuan ini menunjukkan bahwa
masjid memiliki fleksibilitas tinggi untuk menjadi pusat pembelajaran karakter yang relevan dengan
kebutuhan pendidikan formal.

Literatur juga mencatat ragam kegiatan pendidikan nonformal yang berkembang pesat di masjid,
mulai dari TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an), kajian rutin, hingga program mentoring remaja. TPA
menjadi bentuk paling umum dan tersebar luas di hampir seluruh wilayah Indonesia, dengan kurikulum
yang mencakup baca tulis Al-Qur’an, hafalan, dan pembiasaan adab Islami. Kegiatan ini sejalan dengan
pandangan Lerman (2001) tentang sociocultural theory, di mana interaksi sosial dengan tokoh religius
dalam lingkungan bermakna akan membentuk zona perkembangan proksimal anak. Kajian rutin di
masjid yang ditujukan untuk siswa dan remaja menjadi sarana penguatan pemahaman agama dan nilai
moral secara reflektif. Program mentoring remaja, seperti Rohis Masjid atau Remaja Islam Masjid, juga
berperan membentuk kepemimpinan spiritual dan solidaritas sosial di kalangan siswa. Kegiatan ini
umumnya dikemas dalam bentuk diskusi, pelatihan dakwah, dan kegiatan sosial keagamaan.
Pembelajaran melalui observasi tokoh panutan (modeling) sangat efektif dalam membentuk perilaku
moral dan religius. Selain itu, kegiatan seperti lomba islami, pesantren kilat, dan safari dakwah menjadi
variasi inovatif dalam menanamkan nilai karakter Islami (Hasanah, 2016). Dengan pendekatan
nonformal yang fleksibel dan komunitas yang solid, masjid tampil sebagai ekosistem pendidikan
karakter yang kuat dan inklusif bagi siswa.

Dampak Pembelajaran Berbasis Masjid

Hasil telaah literatur menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid secara konsisten mampu
meningkatkan pemahaman keagamaan siswa. Dalam berbagai studi, siswa yang aktif mengikuti
kegiatan masjid seperti TPA, kajian Islam, dan pelatihan ibadah menunjukkan pemahaman yang lebih
mendalam terhadap ajaran Islam. Pendidikan Islam harus berorientasi pada penanaman ilmu yang benar
dan adab dalam beragama. Kegiatan seperti penguatan hafalan Al-Qur’an, praktik shalat berjamaah,
dan pembiasaan dzikir telah terbukti memperkuat aspek kognitif dan afektif siswa. Selain itu, interaksi
langsung dengan ustadz dan tokoh agama memberikan ruang konsultasi dan bimbingan yang intensif.
Pendekatan spiritual yang diterapkan dalam lingkungan masjid juga menciptakan atmosfer religius yang
kondusif. Menurut teori pembelajaran sosial dari Jamila et al. (2021) observasi terhadap praktik ibadah
yang dilakukan oleh figur panutan mampu mendorong internalisasi nilai secara efektif. Anak-anak
belajar tidak hanya melalui pengajaran verbal, tetapi juga dari pengalaman langsung yang berulang.
Dengan demikian, pembelajaran berbasis masjid terbukti mendorong pemahaman agama yang tidak
bersifat dogmatis, tetapi aplikatif dan membumi.

Masjid sebagai pusat pembelajaran juga berperan besar dalam pembentukan karakter sosial dan
spiritual siswa. Literasi spiritual yang diperoleh dari masjid tidak hanya berbentuk ritual ibadah, tetapi
juga mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati. Hal ini sejalan dengan teori
karakter menurut Hadi & Anggraini (2024) bahwa pembentukan karakter tidak cukup hanya melalui

kognisi, tetapi harus mencakup aspek afeksi dan tindakan nyata. Kegiatan seperti gotong royong,



98 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

pelatihan kepemimpinan rohani, serta pembiasaan salam dan senyum di lingkungan masjid menciptakan
suasana yang membentuk akhlak mulia. Anak-anak juga dilatih untuk berdisiplin melalui kegiatan yang
terstruktur dan berkala di masjid. Spiritualitas mereka berkembang seiring meningkatnya kesadaran
akan peran sebagai hamba dan khalifah di bumi. Pendekatan seperti ini mencerminkan prinsip
pendidikan Islam yang holistik, sebagaimana dijelaskan oleh Alfarabi & Prakoso (2025) bahwa
pendidikan Islam harus mencetak pribadi yang saleh secara individual maupun sosial. Karakter sosial
yang tumbuh dari interaksi di masjid juga memperkuat solidaritas di kalangan siswa. Maka,
pembelajaran berbasis masjid menjadi media efektif dalam membangun karakter utuh yang seimbang
antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial.

Selain membentuk pemahaman agama dan karakter spiritual, pembelajaran berbasis masjid juga
terbukti meningkatkan kepedulian sosial dan nilai moral siswa. Banyak kegiatan di masjid yang
dirancang untuk mendorong siswa terlibat dalam aksi sosial, seperti santunan anak yatim, penggalangan
dana kemanusiaan, atau bakti sosial di lingkungan sekitar. Kegiatan ini memperkuat dimensi etika
dalam pendidikan Islam, sebagaimana ditegaskan oleh Suryadi (2022) bahwa etika Islam tidak hanya
bersifat normatif, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan sosial. Anak-anak dilatih untuk menjadi
individu yang peduli terhadap lingkungan dan masyarakat sekitarnya, serta memiliki rasa tanggung
jawab yang tinggi. Nilai-nilai seperti keikhlasan, keadilan, dan kasih sayang menjadi landasan moral
yang ditanamkan melalui pengalaman nyata. Proses ini juga didukung oleh pembiasaan diskusi nilai
(value clarification) yang dilakukan dalam pengajian remaja masjid. Menurut Imanda et al. (2024)
pembelajaran moral yang efektif harus melibatkan dilema nyata dan diskusi terbuka agar anak dapat
naik ke tahap moral yang lebih tinggi. Pembelajaran berbasis masjid menyediakan ruang tersebut
dengan pendekatan yang alami dan kontekstual. Dengan demikian, nilai moral yang tertanam bukan
sekadar hafalan, melainkan telah menjadi bagian dari perilaku dan cara berpikir siswa.

Strategi Integrasi Masjid dalam Pendidikan Formal

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa kolaborasi antara sekolah dan masjid merupakan
strategi penting dalam memperkuat pendidikan karakter Islami. Bentuk kolaborasi ini biasanya berupa
sinergi program keagamaan, pemanfaatan fasilitas masjid untuk kegiatan sekolah, hingga
pendampingan spiritual oleh tokoh agama. Studi-studi dari wilayah seperti Yogyakarta, Jawa Barat, dan
Kalimantan menyebutkan bahwa keterlibatan masjid dalam kegiatan sekolah berdampak positif pada
pembentukan nilai religius siswa. Kolaborasi ini mencerminkan prinsip multiple learning environments
dari teori Samsudin et al. (2015) yang menyatakan bahwa perkembangan anak dipengaruhi oleh
berbagai sistem lingkungan yang saling terhubung. Masjid sebagai bagian dari lingkungan mikrosistem
turut berperan aktif dalam membentuk perilaku dan nilai siswa. Kolaborasi ini juga memperkuat visi
pendidikan Islam yang terintegrasi antara pendidikan formal dan nonformal. Pendidikan yang ideal
adalah yang menyatukan kekuatan institusi keluarga, sekolah, dan masyarakat—dalam hal ini termasuk
masjid (Agusriani & Fauziddin, 2021). Dengan adanya kerja sama yang terstruktur, program pendidikan

karakter tidak berjalan secara parsial, tetapi menyatu secara harmonis dalam kehidupan siswa. Oleh



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 99

karena itu, kolaborasi sekolah-masjid perlu dijadikan model strategis dalam pembaruan pendidikan
Islam di Indonesia.

Berbagai sekolah telah mengembangkan program ekstrakurikuler berbasis masjid sebagai bagian
dari penguatan karakter siswa. Program ini meliputi kegiatan seperti tahfiz Al-Qur’an, pembinaan
remaja masjid, pelatihan adab, serta kegiatan sosial berbasis keagamaan. Kegiatan-kegiatan tersebut
umumnya dilaksanakan setelah jam sekolah dengan melibatkan guru, ustadz, dan tokoh masyarakat
setempat. Pembelajaran yang bermakna terjadi ketika siswa terlibat langsung dalam pengalaman nyata
yang dapat direfleksikan (Adair & Jaeger, 2016). Program ekstrakurikuler di masjid memberikan ruang
bagi siswa untuk mengalami, merefleksi, dan menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata.
Studi dari beberapa madrasah dan sekolah Islam menunjukkan bahwa siswa yang aktif dalam program
ini memiliki tingkat religiusitas dan empati sosial yang lebih tinggi. Selain itu, keterlibatan mereka
dalam kegiatan masjid memperkuat keterampilan sosial seperti komunikasi, tanggung jawab, dan
kepemimpinan. Program ini juga membantu siswa membentuk identitas keislaman yang kokoh di
tengah tantangan arus globalisasi dan sekularisasi. Maka, program ekstrakurikuler berbasis masjid
terbukti efektif sebagai medium pendidikan karakter yang berkelanjutan dan aplikatif.

Guru Pendidikan Agama Islam (PAI) dan tokoh masyarakat memegang peran penting dalam
keberhasilan pembelajaran berbasis masjid. Guru PAI berperan sebagai jembatan antara institusi
sekolah dengan lingkungan spiritual di masjid, sekaligus sebagai fasilitator nilai keislaman di kelas.
Menurut Chatib (2016) guru PAI tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai
pembimbing spiritual yang menginspirasi. Dalam praktiknya, guru PAI yang aktif berkoordinasi dengan
takmir masjid mampu mengarahkan kegiatan keagamaan siswa secara lebih terstruktur dan mendalam.
Di sisi lain, tokoh masyarakat seperti ustadz, imam masjid, dan pembina remaja menjadi figur penting
dalam pembentukan moral siswa melalui keteladanan. Teori modeling dari Aiken et al. (2014)
menyatakan bahwa perilaku individu banyak dibentuk melalui pengamatan terhadap figur yang
dianggap otoritatif dan berintegritas. Oleh karena itu, sinergi antara guru PAI dan tokoh masyarakat
menjadi kunci dalam membangun iklim pendidikan yang religius, harmonis, dan bermakna. Penguatan
peran ini juga menjadi strategi efektif untuk memastikan nilai-nilai Islam tidak hanya diajarkan, tetapi
benar-benar dijalankan dalam kehidupan siswa. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam tidak berhenti
di ruang kelas, melainkan berlanjut hingga ke lingkungan sosial siswa sehari-hari.

Tantangan dan Solusi

Berdasarkan kajian literatur, ditemukan bahwa salah satu hambatan utama dalam integrasi
pembelajaran berbasis masjid adalah kurangnya sinergi antara sekolah dan lembaga keagamaan.
Banyak sekolah belum memiliki kemitraan strategis dengan masjid setempat, sehingga kegiatan
keagamaan tidak tersambung dengan pendidikan formal. Integrasi antara pendidikan formal dan
informal dalam Islam menuntut koordinasi yang intensif antarlembaga (Jusrin et al., 2022).
Ketidakhadiran forum komunikasi reguler menyebabkan terjadinya tumpang tindih atau bahkan

kekosongan program Kkarakter siswa. Akibatnya, masjid berjalan sendiri dengan program



100 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

keagamaannya, sementara sekolah pun fokus pada kurikulumnya sendiri. Padahal, berdasarkan teori
ekologi pendidikan Bronfenbrenner, keberhasilan pendidikan anak sangat dipengaruhi oleh hubungan
antar lingkungan, termasuk rumah, sekolah, dan tempat ibadah. Ketika hubungan ini terputus,
pembentukan karakter siswa menjadi tidak utuh. Hal ini mencerminkan adanya gap koordinasi yang
perlu dijembatani melalui regulasi dan kebijakan lokal. Oleh karena itu, perlunya desain kolaboratif
yang lebih terstruktur antara sekolah dan masjid agar tujuan pendidikan karakter dapat tercapai secara
maksimal.

Literatur juga mencatat bahwa perbedaan kurikulum dan pendekatan pedagogis antara sekolah
dan masjid menjadi tantangan tersendiri. Sekolah formal cenderung menekankan aspek kognitif dan
akademik, sementara masjid fokus pada pembinaan spiritual dan ritual ibadah. Menurut Awaluddin &
Noviriani (2022) pendidikan Islam seharusnya tidak memisahkan antara aspek akal, ruhani, dan
tindakan (amal). Namun, realitas di lapangan menunjukkan adanya dikotomi antara ilmu dunia dan ilmu
agama yang memperlemah sinergi antarlembaga. Di sekolah, kegiatan keagamaan seringkali hanya
menjadi formalitas, sedangkan di masjid tidak selalu mengacu pada standar kurikulum nasional. Ini
menimbulkan ketimpangan dalam persepsi dan hasil pembelajaran siswa. Padahal, pendekatan holistik
yang menyatukan dimensi intelektual dan spiritual telah terbukti lebih efektif dalam pembentukan
karakter utuh (Maharani & Suprapto, 2018). Ketidaksamaan metode dan tujuan ini mengakibatkan
pembelajaran keislaman kurang terintegrasi dalam kehidupan siswa sehari-hari. Oleh karena itu, perlu
ada penyusunan kurikulum terpadu yang mampu menjembatani pendekatan sekolah dan masjid dalam
mendidik siswa secara komprehensif.

Untuk menjawab tantangan tersebut, sejumlah literatur menawarkan solusi strategis, salah
satunya melalui pelatihan guru dalam mengintegrasikan pendidikan karakter Islami dengan pendekatan
berbasis masjid. Guru PAI khususnya, perlu dibekali dengan wawasan kolaboratif dan kemampuan
membangun jejaring dengan lembaga keagamaan. Menurut Prakasa et al. (2023) pendidikan karakter
hanya dapat berjalan efektif jika para pendidik memiliki kompetensi sosial dan spiritual yang tinggi. Di
sisi lain, pemerintah daerah dan instansi pendidikan perlu merumuskan kebijakan kolaboratif yang
mendorong kemitraan antara sekolah dan masjid. Kebijakan ini dapat berupa MoU program keagamaan,
penggunaan masjid sebagai sarana edukasi, atau pelibatan takmir dalam kegiatan sekolah. Selain itu,
dukungan orang tua juga menjadi kunci keberhasilan integrasi, karena mereka berperan sebagai
penghubung antara rumah, sekolah, dan masjid. Teori parental involvement dari Epstein menekankan
bahwa keterlibatan keluarga sangat menentukan keberhasilan pendidikan karakter anak. Jika orang tua
dilibatkan dalam perencanaan dan pelaksanaan kegiatan keagamaan, maka nilai-nilai yang diajarkan
akan lebih mudah terinternalisasi. Dengan pelatihan guru, regulasi kolaboratif, dan dukungan keluarga,
pembelajaran berbasis masjid akan lebih efektif dalam membentuk siswa yang religius dan berkarakter.
Diskusi

Integrasi pembelajaran berbasis masjid dalam sistem pendidikan formal menjadi langkah

strategis dalam menjawab krisis karakter generasi muda. Masjid sebagai pusat spiritual umat Islam



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 101

memiliki potensi besar untuk memperkuat nilai-nilai keislaman pada siswa. Pendidikan karakter
menurut Habibi (2022) harus mencakup tiga komponen utama: knowing the good, desiring the good,
and doing the good. Ketiganya dapat ditemukan dalam praktik pendidikan masjid yang menekankan
pada ilmu, sikap, dan perilaku. Ketika sekolah menggandeng masjid, maka proses pembelajaran
karakter akan berlangsung secara lebih kontekstual dan berkesinambungan. Hal ini sesuai dengan
pendekatan holistik dalam pendidikan Islam yang menyatukan unsur kognitif, afektif, dan
psikomotorik. Masjid tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat peradaban dan
pembinaan moral. Oleh sebab itu, integrasi ini perlu dipandang sebagai bagian dari revitalisasi peran
masjid dalam pendidikan umat. Dengan demikian, kolaborasi sekolah-masjid dapat menjadi jawaban
atas tantangan pendidikan karakter di era modern.

Temuan menunjukkan bahwa model pembelajaran berbasis masjid yang diterapkan di berbagai
daerah memiliki efektivitas dalam meningkatkan pemahaman keagamaan siswa. Kegiatan seperti TPA,
kajian, mentoring, dan tahfiz terbukti mampu membangun keimanan dan kedisiplinan siswa. Menurut
Sudjana (2005) proses belajar melalui observasi dan imitasi tokoh panutan sangat efektif dalam
pembentukan perilaku. Di masjid, siswa seringkali belajar melalui keteladanan ustadz, imam, dan tokoh
masyarakat yang konsisten menampilkan akhlak Islami. Ini menjadi pelengkap dari proses
pembelajaran kognitif yang mereka dapatkan di sekolah. Ketika anak mengalami langsung nilai-nilai
yang diajarkan, maka internalisasi nilai berjalan secara alamiah. Masjid juga menghadirkan suasana
sakral yang mendukung proses kontemplatif dan spiritual siswa. Hal ini selaras dengan pendekatan
experiential learning Jurdak (2016) yang menekankan pentingnya pengalaman langsung dalam
pembelajaran bermakna. Oleh karena itu, keberadaan masjid sebagai ruang belajar spiritual harus
diberdayakan lebih maksimal dalam sistem pendidikan nasional.

Kegiatan di masjid tidak hanya membentuk pemahaman keagamaan, tetapi juga memperkuat
karakter sosial siswa. Siswa yang aktif di masjid umumnya lebih peduli terhadap lingkungan, lebih
sopan, dan memiliki empati yang tinggi. Hal ini membuktikan bahwa masjid mampu berfungsi sebagai
agen sosialisasi nilai moral. Menurut Nurlaili (2022) pendidikan moral bukan hanya soal pengetahuan,
tetapi proses internalisasi nilai dalam komunitas sosial. Dalam konteks masjid, komunitas tersebut
memberikan pengaruh besar terhadap sikap dan perilaku siswa. Kegiatan sosial seperti santunan yatim,
penggalangan dana, dan gotong royong menumbuhkan solidaritas dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini
penting dalam pembentukan karakter Islami yang seimbang antara hablum minallah dan hablum
minannas. Pembelajaran yang hanya berfokus pada akademik tidak cukup untuk membangun
kepribadian utuh. Oleh karena itu, keberadaan masjid sebagai ruang pembentukan karakter sosial perlu
terus dikembangkan dalam sistem pendidikan.

Meski potensinya besar, integrasi pembelajaran masjid ke dalam pendidikan formal menghadapi
sejumlah tantangan, terutama minimnya sinergi antara sekolah dan masjid. Banyak sekolah belum
menjalin komunikasi dan kerja sama yang strategis dengan pengurus masjid di sekitarnya. Menurut

Rusmana (2010) sinergi antara sistem mikrosistem (sekolah dan masjid) akan menciptakan mesosistem



102 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

yang kuat untuk perkembangan anak. Namun, jika masing-masing lembaga berjalan sendiri-sendiri,
maka akan terjadi disintegrasi nilai dalam proses pendidikan. Ketiadaan regulasi dan wadah komunikasi
formal menjadi faktor utama lemahnya kolaborasi ini. Masih banyak sekolah yang menganggap masjid
hanya sebagai tempat ibadah, bukan sebagai mitra pendidikan. Padahal, kerja sama strategis dapat
dirancang melalui program bersama, pemanfaatan fasilitas, hingga pelatihan nilai karakter. Jika sinergi
ini ditingkatkan, maka pendidikan karakter akan menjadi lebih sistemik dan tidak parsial. Maka, perlu
kesadaran semua pihak untuk membangun hubungan fungsional antara sekolah dan masjid.

Salah satu penyebab lemahnya integrasi adalah adanya perbedaan kurikulum dan pendekatan
antara sekolah dan masjid. Sekolah lebih terstruktur dan akademis, sementara masjid cenderung bebas
dan berbasis pengalaman spiritual. Menurut Agus Suwandi et al. (2023) pendidikan Islam idealnya tidak
memisahkan ilmu dunia dan ilmu agama, tetapi menyatukannya dalam satu sistem nilai. Namun,
dikotomi ini masih terlihat di lapangan, sehingga nilai-nilai yang ditanamkan menjadi tidak seragam.
Kurikulum sekolah berbasis kompetensi, sedangkan kurikulum masjid lebih tradisional dan informal.
Ini membuat siswa seringkali bingung dalam menyikapi nilai yang berbeda antara dua institusi tersebut.
Solusinya adalah dengan merancang kurikulum terpadu yang fleksibel namun tetap memuat nilai-nilai
universal Islam. Sinergi kurikulum ini akan mendorong kesatuan arah pendidikan antara lembaga
formal dan informal. Dengan begitu, siswa tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang
secara spiritual dan sosial.

Guru PAI dan tokoh masyarakat memiliki peran kunci dalam menyukseskan integrasi pendidikan
berbasis masjid. Guru berperan sebagai penghubung antara sekolah dan masjid, sementara tokoh
masyarakat menjadi fasilitator nilai dalam kehidupan sosial siswa. Menurut Jon & Sari (2019)
pendidikan yang efektif membutuhkan dukungan dari semua pihak dalam masyarakat, bukan hanya
sekolah. Guru yang memahami potensi pendidikan masjid akan lebih mudah menyusun strategi
pembelajaran karakter yang aplikatif. Tokoh masyarakat seperti ustadz dan takmir masjid juga berfungsi
sebagai role model yang memperkuat pembelajaran melalui keteladanan. Melalui pendekatan modeling
Lester & Kehle (2003) siswa akan meniru perilaku baik dari figur yang mereka hormati. Sinergi ini
menjadi penting agar siswa mendapatkan pembinaan karakter secara berkelanjutan, tidak hanya di
sekolah. Jika guru dan tokoh masyarakat bekerja sama, maka nilai-nilai Islam akan lebih mudah
diinternalisasi dalam keseharian siswa. Oleh karena itu, penguatan kapasitas keduanya melalui
pelatihan dan beberapa solusi dapat diterapkan untuk memperkuat integrasi pembelajaran berbasis
masjid, seperti pelatihan guru, penyusunan kebijakan kolaboratif, dan pelibatan orang tua. Pelatihan
guru bertujuan untuk meningkatkan pemahaman mereka tentang pentingnya sinergi dengan masjid dan
teknik pengintegrasian nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Sementara itu, kebijakan kolaboratif
diperlukan untuk memberikan legalitas dan arah kerja sama antara sekolah dan masjid. Menurut
keterlibatan semua aktor pendidikan sekolah, orang tua, dan masyarakat akan menciptakan pendidikan
yang efektif dan berkesinambungan (Gunawan et al., 2018). Orang tua juga harus dilibatkan secara aktif

dalam proses ini karena mereka adalah pendidik utama di rumah. Dukungan orang tua akan memperkuat



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 103

proses pembentukan karakter di luar sekolah dan masjid. Ketika ketiga elemen ini saling bekerja sama,
maka pendidikan karakter Islami akan berjalan secara integratif dan menyeluruh. Sinergi antara guru,
masjid, dan keluarga adalah kunci dalam menumbuhkan generasi yang saleh, cerdas, dan berakhlak
mulia. Oleh karena itu, perlu adanya program reguler yang mempertemukan ketiga unsur ini dalam satu
platform komunikasi yang intensif.

Temuan dan pembahasan ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan pendidikan
Islam di Indonesia. Masjid harus diberdayakan sebagai mitra strategis dalam membentuk karakter siswa
melalui program-program kolaboratif. Sekolah perlu menyusun kebijakan pembelajaran yang lebih
terbuka terhadap lembaga keagamaan di sekitarnya. Pemerintah daerah juga disarankan untuk
memfasilitasi kerja sama ini melalui peraturan dan dukungan anggaran. Menurut Isti’ana (2024)
pendidikan Islam yang efektif adalah yang melibatkan seluruh sistem sosial dalam masyarakat. Dengan
kolaborasi sekolah-masjid, pendidikan akan menjadi lebih membumi dan relevan dengan kebutuhan
zaman. Siswa tidak hanya menjadi individu yang unggul secara akademik, tetapi juga berakhlak mulia
dan memiliki sensitivitas sosial. Oleh karena itu, penelitian ini merekomendasikan pengembangan
kurikulum kolaboratif, pelatihan guru, dan penguatan jaringan komunikasi antar-lembaga. Upaya ini
akan memperkuat integrasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan siswa secara nyata dan berkelanjutan.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian literatur, dapat disimpulkan bahwa integrasi pembelajaran berbasis
masjid memiliki potensi besar dalam membentuk karakter Islami siswa secara menyeluruh. Masjid
berperan tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan spiritual, sosial, dan
moral. Kegiatan keagamaan seperti TPA, mentoring remaja, dan kajian rutin terbukti efektif dalam
meningkatkan pemahaman keislaman dan praktik ibadah siswa. Selain itu, aktivitas di masjid juga
menumbuhkan nilai empati, tanggung jawab sosial, dan akhlak mulia. Namun, tantangan utama
integrasi ini adalah minimnya sinergi antara sekolah dan masjid serta perbedaan pendekatan kurikulum.
Kurangnya koordinasi menyebabkan upaya pembentukan karakter menjadi terfragmentasi. Oleh karena
itu, diperlukan kebijakan kolaboratif dan pelatihan guru agar mampu menjembatani perbedaan tersebut.
Pelibatan tokoh masyarakat dan orang tua juga penting untuk memperkuat ekosistem pendidikan
karakter Islami. Dengan integrasi yang terstruktur, masjid dapat menjadi mitra strategis sekolah dalam
membangun generasi yang religius, cerdas, dan berakhlak. Penelitian ini menunjukkan bahwa
kolaborasi sekolah dan masjid adalah solusi potensial untuk tantangan pendidikan karakter di era

modern.

UCAPAN TERIMA KASIH
Penulis mengucapkan banyak terimakasih kepada pihak-pihak yang terlihat dalam penulisan
artikel ini, terutama kepada pihak institusi, dosen pembimbing, tempat penelitian dan kedua orang tua

serta teman-teman yang telah membantu dalam proses penelitian ataupun pembuatan artikel ini.



104 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

REFERENSI

Adair, D., & Jaeger, M. (2016). Incorporating Critical Thinking into an Engineering Undergraduate
Learning Environment. International Journal of Higher Education, 5(2), 23-39.
https://doi.org/10.5430/ijhe.v5n2p23

Aeni, A. N. (2017). HIFDZ AL-QURAN: PROGRAM UNGGULAN FULL DAY SCHOOL DALAM
MEMBENTUK KARAKTER QURANI SISWA SD. TARBAWY : Indonesian Journal of Islamic
Education, 4(1), 32-43. https://doi.org/10.17509/t.v4i1.6990

Agiyati, M. D. (2020). Peningkatan Keterampilan Menulis Kalimat Tanya Melalui Penerapan Model
Pembelajaran Auditory Intellectually and Repetition (AIR) Peserta Didik Kelas Il Sekolah Dasar.
Kalam Cendekia: Jurnal limiah Kependidikan, 9(1). https://doi.org/10.20961/jkc.v9i1.53825

Agus Suwandi, E., Masrokan Mutohar, P., & Eko Suijianto, A. (2023). Implementasi Customer
Relationship Management (CRM) dalam Meningkatkan Pelayanan dan Loyalitas Pelanggan.
JMPI:  Jurnal Manajemen, Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 1(1), 13-26.
https://doi.org/10.71305/jmpi.v1il.24

Agusriani, A., & Fauziddin, M. (2021). Strategi Orangtua Mengatasi Kejenuhan Anak Belajar dari
Rumah Selama Pandemi Covid-19. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 5(2),
1729-1740. https://doi.org/10.31004/0bsesi.v5i2.961

Aiken, J. M., Caballero, M. D., Douglas, S. S., Burk, J. B., Scanlon, E. M., Thoms, B. D., Schatz, M.
F., Aiken, J. M., Caballero, M. D., Douglas, S. S., Burk, J. B., Scanlon, E. M., Thoms, B. D., &
Schatz, M. F. (2014). Understanding Student Computational Thinking with Computational
Modeling. 46(May). https://doi.org/10.1063/1.4789648

Alfarabi, R., & Prakoso, F. A. (2025). Pengaruh Konten Marketing dan Branding Produk Terhadap
Keputusan Pembelian Produk Haus! Di Tangerang Selatan. JURNAL MANAJEMEN
PENDIDIKAN DAN ILMU SOSIAL, 6(2), 863-870. https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i2.4243

Awaluddin & Noviriani. (2022). Membentuk Akhlak Anak Dengan Menghafal dan Tadabbur Al-Quran
di Madrasah Alam Ya Bunayya Muara Bungo. NUR EL-ISLAM : Jurnal Pendidikan Dan Sosial
Keagamaan, 9(2), 68-77. https://doi.org/10.51311/nuris.v9i2.529

Awwaliyah, A. F., Hanik, E. U.,, & Anam, S. (2023). PENERAPAN PROGRAM UNGGULAN
RINTISAN BOARDING SCHOOL DALAM MEMBENTUK KARAKTER SISWA
MADRASAH IBTIDAIYAH. Elementeris : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar Islam, 5(1), 52—63.
https://doi.org/10.33474/elementeris.v5i1.19951

Bariyah, S. H., & Imania, K. A. N. (2018). Implementasi Blended Learning Berbasis Moodle Pada
Jurusan  Pendidikan  Teknologi Informasi.  Jurnal  Petik, 4(2), 106-113.
https://doi.org/10.31980/jpetik.v4i2.10

Benakli, N., Kostadinov, B., Satyanarayana, A., & Singh, S. (2017). Introducing computational thinking

through hands-on projects using R with applications to calculus , probability and data analysis.



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 105

International Journal of Mathematical Education in Science and Technology, 48(3), 393-427.
https://doi.org/10.1080/0020739X.2016.1254296

Chatib, M. (2016). Gurunya Manusia, Menjadikan Semua Anak Istimewa dan Semua Anak Juara.
Kaifa.

Creswell, J. W. (2012). Research Desain Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. Pustaka
Pelajar.

Cruz Castro, L., Shoaib, H., & Douglas, K. (2021). Computational Thinking Frameworks used in
Computational Thinking Assessment in Higher Education. A Systematized Literature Review.
2021 ASEE Virtual Annual Conference Content Access Proceedings. https://doi.org/10.18260/1-
2--36824

Gunawan, G., Kustiani, L., & Hariani, L. S. (2018). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Hasil Belajar
Siswa. Jurnal Penelitian Dan Pendidikan IPS, 12(1), Article 1.

Habibi, 1. (2022). Pola Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren Berkarakter Di Pondok
Pesantren MBS Al Amin Bojonegoro. AL-WIJDAN Journal of Islamic Education Studies, 7(1).
https://doi.org/10.58788/alwijdn.v7i1.1516

Hadi, S., & Anggraini, S. (2024). Implementasi Pendidikan Karakter pada Sekolah Dasar Islamic Center
Samarinda. Al-Madrasah Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(4), 1904.
https://doi.org/10.35931/am.v8i4.3818

Hasanah, H. (2016). Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode Pengumpulan Data Kualitatif
lImu-llmu Sosial). At-Tagaddum, 8(1), 21-46. https://doi.org/10.21580/at.v8i1.1163

Hillman, A. M. (2014). A literature review on disciplinary literacy: How do secondary teachers
apprentice students into mathematical literacy? Journal of Adolescent and Adult Literacy, 57(5),
397-406. https://doi.org/10.1002/jaal.256

Imanda, R., Setiawaty, S., & Qausar, H. (2024). Pendampingan Siswa Sekolah Dasar Melalui
Pembelajaran Model Discovery Learning Berorientasi HOTS. Jurnal Pengabdian Sosial, 1(4),
Acrticle 4. https://doi.org/10.59837/vgcmkj32

Isti’ana, A. (2024). Integrasi Teknologi dalam Pembelajaran Pendidikan Islam. Indonesian Research
Journal on Education, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.493

Jamila, Ahdar, & Natsir, E. (2021). Problematika Guru dan Siswa dalam Proses Pembelajaran Daring
pada Masa Pandemi Covid-19 di UPTD SMP Negeri 1 Parepare. L Ma’ Arief: Jurnal Pendidikan
Sosial Dan Budaya, 3(2), 101-110.

Jon, E., & Sari, A. P. (2019). Pengembangan buku ajar microteaching bernuansa islami dalam
meningkatkan pendidikan karakter mahasiswa calon guru. Jurnal EDUCATIO: Jurnal
Pendidikan Indonesia, 5(2), 88. https://doi.org/10.29210/120192368

Judrah, M., Arjum, A., Haeruddin, H., & Mustabsyirah, M. (2024). Peran Guru Pendidikan Agama

Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya Penguatan Moral. Journal of



106 Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107

Instructional and Development Researches, 4(1), Article 1.
https://doi.org/10.53621/jider.v4i1.282

Jurdak, M. (2016). Learning and teaching real world problem solving in school mathematics: A
multiple-perspective framework for crossing the boundary. Learning and Teaching Real World
Problem Solving in School Mathematics: A Multiple-Perspective Framework for Crossing the
Boundary, 1-199. https://doi.org/10.1007/978-3-319-08204-2

Jusrin, J., Kamaruddin, K., Mashuri, S., & Rusdin, R. (2022). Tipe Kepemimpinan Kepala Sekolah
dalam Meningkatkan Kinerja Guru di SMP Negeri 11 Kota Palu. Jurnal Integrasi Manajemen
Pendidikan, 1(2), 37-47. https://doi.org/10.24239/jimpe.v1i2.1219

Kallia, M., van Borkulo, S. P., Drijvers, P., Barendsen, E., & Tolboom, J. (2021). Characterising
computational thinking in mathematics education: A literature-informed Delphi study. Research
in Mathematics Education, 23(2), 159-187. https://doi.org/10.1080/14794802.2020.1852104

Lakky R, M., Soenaryo, R., & Wirasati, W. (2025). Komodifikasi Nilai Kematian Dalam Iklan P&G
Versi Maaf Ibu Di Hatiku Di Youtube Dan Resepsi Khalayak. Jurnal Ilimiah Muqoddimah :
Jurnal lImu Sosial, Politik, Dan Humaniora, 9(1), 128.
https://doi.org/10.31604/jim.v9i1.2025.128-137

Lerman, S. (2001). Cultural, Discursive Psychology: A Sociocultural Approach to Studying the
Teaching and Learning of Mathematics. Educational Studies in Mathematics, 46, 87-113.
https://doi.org/10.1007/0-306-48085-9_3

Lester, F. K., & Kehle, P. (2003). From problem solving to modeling: The evolution of thinking about
research on complex mathematical activity. In R. Lesh & H. M. Doerr (Eds.), Beyond
constructivism: Models and modeling perspectives on mathematics problem solving, learning,
and teaching. Erlbaum.

Maharani, S., & Suprapto, E. (2018). Developing group investigation-based book on numerical analysis
to increase critical thinking student ’ s ability Developing group investigation-based book on
numerical analysis to increase critical thinking student * s ability. Journal of Physics: Conf.
Series, 983, 1-5. https://doi.org/10.1088/1742-6596/983/1/012120

Nurlaili, N. (2022). Manajemen Bursa Kerja Khusus di SMK Negeri 2 Samarinda dalam Penyaluran
Lulusan ke Dunia Kerja. Aksara: Jurnal Illmu Pendidikan Nonformal, 8(2), 1291.
https://doi.org/10.37905/aksara.8.2.1291-1300.2022

Prakasa, A., Syaodih, E., & Mariyana, R. (2023). Program Unggulan Penguatan Pendidikan Karakter
dan Pembiasaan Beribadah: Internalisasi Nilai-Nilai Pancasila. Jurnal Obsesi: Jurnal
Pendidikan Anak Usia Dini, 7(5), 6165-6176. https://doi.org/10.31004/0bsesi.v7i5.5203

Raidatam Mardiyah, Nurmisda Ramayani, & Satria Wiguna. (2022). Implementasi Metode Halagah
Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Di Pondok Pesantren Kampung Qur’an
Pulau Banyak. Dewantara: Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 1(4), 143-154.
https://doi.org/10.30640/dewantara.v1i4.449



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari 107

Rezkya Nugraha, A., & Deta, U. A. (2023). Profil Pemanfaatan Kearifan Lokal dalam Program
Unggulan Berbasis Kearifan Lokal di Sekolah: Studi Observasional. Jurnal limu Pendidikan Dan
Pembelajaran, 1(2), 51-55. https://doi.org/10.58706/jipp.v1ln2.p51-55

Rusmana, D. D. A. (2010). Permainan Congkak: Nilai dan Potensinya bagi Perkembangan Kognitif
Anak.  Patanjala:  Jurnal  Penelitian  Sejarah  dan  Budaya, 2(3), 537.
https://doi.org/10.30959/patanjala.v2i3.247

Safitri, E., Sriyunianti, F., & Chandra, N. (2023). Pengaruh Literasi Keuangan dan Sikap Keuangan
terhadap Perilaku Pengelolaan Keuangan UMKM (Studi Kasus pada Usaha Mikro Bidang
Kerajinan di kota Padang). Jurnal Akuntansi, Bisnis Dan Ekonomi Indonesia (JABEI), 2(1), 118—
128. https://doi.org/10.30630/jabei.v2i1.64

Samsudin, M. A., Haniza, N. H., Abdul-Talib, C., & Mhd Ibrahim, H. M. (2015). The Relationship
between Multiple Intelligences with Preferred Science Teaching and Science Process Skills.
Journal of Education and Learning (EduLearn), 9(1), 53.
https://doi.org/10.11591/edulearn.v9i1.1118

Sudjana, N. (2005). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar Matematika. Sinar Baru Algesindo.

Suryadi, A. (2022). Menjadi Guru Profesional dan Beretika. CV Jejak (Jejak Publisher).

Wahidin, K., Maulana, M. A., Subhanudin, A., & Irfan, M. (2020). Program Unggulan Masjid dalam
Peningkatan Keagamaan Bagi Para Muallaf di Masa Pandemi Covid 19 (Studi Kasus di Masjid
Nurul Hidayah Desa Cisantana Kec. Cigugur Kuningan). AL-MUFASSIR, 2(2), 144-153.
https://doi.org/10.32534/amf.v2i2.1635



