
Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan 

Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, pp. 92-107 

E-ISSN: 2988-7720   

Website: https://pcpendidikan.org/index.php/jpcp 

 

 

Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter 

Islami Siswa 

Setiyo Nuhari 

MTSN 1 Magetan, Jl. Raya Maospati - Ngawi No.1, Gulun, Baluk, Kec. Karangrejo, Kabupaten Magetan, Jawa Timur 

setiyonuhari@gmail.com 

Abstract  

Islamic character education is a fundamental aspect of the national education system, especially in facing the 

challenges of moral degradation in the modern era. One approach that is considered effective in shaping students' 

character is through the integration of mosque-based learning that combines formal education with strengthening 

Islamic values contextually. This study aims to systematically examine how mosque-based learning can improve 

students' Islamic character and explore the forms, strategies, and challenges of its implementation in various 

educational institutions. The method used is a systematic literature review by examining journal articles, books, 

proceedings, and relevant scientific documents published between 2015 and 2025. The analysis was carried out 

through keyword identification, literature selection with inclusion and exclusion criteria, and thematic synthesis 

of relevant findings. The results of the study indicate that mosque-based learning is effective in improving 

religious understanding, worship practices, and the formation of students' social and spiritual character. Programs 

such as TPA, youth mentoring, and routine studies have a significant role in the process of internalizing Islamic 

values. However, this integration still faces challenges such as the lack of synergy between schools and mosques 

and differences in curriculum approaches. Therefore, active collaboration between teachers, community leaders, 

and parents is needed to create a sustainable Islamic character education ecosystem. These findings provide 

direction for the development of educational policies and practices based on religious and contextual values in 

Indonesia. 

Keywords: Learning Integration, Mosque Based, Islamic Character 

Abstrak 

Pendidikan karakter Islami merupakan aspek fundamental dalam sistem pendidikan nasional, terutama dalam 

menghadapi tantangan degradasi moral di era modern. Salah satu pendekatan yang dinilai efektif dalam 

membentuk karakter siswa adalah melalui integrasi pembelajaran berbasis masjid yang memadukan pendidikan 

formal dengan penguatan nilai-nilai keislaman secara kontekstual. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara 

sistematis bagaimana pembelajaran berbasis masjid dapat meningkatkan karakter Islami siswa serta 

mengeksplorasi bentuk, strategi, dan tantangan implementasinya di berbagai lembaga pendidikan. Metode yang 

digunakan adalah kajian literatur sistematis dengan menelaah artikel jurnal, buku, prosiding, dan dokumen ilmiah 

yang relevan terbit antara tahun 2015 hingga 2025. Analisis dilakukan melalui identifikasi kata kunci, seleksi 

literatur dengan kriteria inklusi dan eksklusi, serta sintesis tematik terhadap temuan yang relevan. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid efektif dalam meningkatkan pemahaman keagamaan, praktik 

ibadah, serta pembentukan karakter sosial dan spiritual siswa. Program-program seperti TPA, mentoring remaja, 

dan kajian rutin memiliki peran signifikan dalam proses internalisasi nilai-nilai Islam. Namun, integrasi ini masih 

menghadapi tantangan seperti kurangnya sinergi antara sekolah dan masjid serta perbedaan pendekatan 

kurikulum. Oleh karena itu, diperlukan kolaborasi aktif antara guru, tokoh masyarakat, dan orang tua untuk 

menciptakan ekosistem pendidikan karakter Islami yang berkelanjutan. Temuan ini memberikan arah bagi 

pengembangan kebijakan dan praktik pendidikan yang berbasis nilai-nilai religius dan kontekstual di Indonesia. 

Kata kunci: Integrasi Pembelajaran, Berbasis Masjid, Karakter Islami 

 

Copyright (c) 2025 Setiyo Nuhari 

Corresponding author: Setiyo Nuhari  

Email Address: setiyonuhari@gmail.com (Jl. Raya Maospati - Ngawi No.1, Karangrejo, Kab. Magetan, Jatim) 

Received 06 June 2025, Accepted 12 June 2025, Published 18 June 2025 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter merupakan fondasi utama dalam membentuk generasi masa depan yang 

berintegritas tinggi. Pendidikan karakter tidak hanya melibatkan pengajaran nilai-nilai moral, tetapi 

juga pembinaan sikap dan perilaku melalui praktik sehari-hari (Awwaliyah et al., 2023). Pentingnya 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  93 

   

sinergi antara sekolah dan keluarga agar karakter Islami siswa dapat tumbuh secara holistik. Pendidikan 

karakter berperan dalam meningkatkan kompetensi sosial dan emosional siswa (Hadi & Anggraini, 

2024). Kurikulum 2013 telah memasukkan dimensi sikap religius dan sosial ke dalam tujuan 

pembelajaran. Permendikbud Nomor 20 Tahun 2016 mengatur Standar Kompetensi Lulusan yang 

menekankan profil pelajar Pancasila, termasuk beriman dan bertakwa. Komitmen kebijakan ini 

menunjukkan keseriusan pemerintah dalam memperkuat karakter bangsa. Namun, pelaksanaan di 

lapangan masih bersifat normatif dan minim inovasi. Dengan demikian, penelitian ini hadir untuk 

menjembatani teori dan praktik melalui integrasi pembelajaran berbasis masjid. 

Karakter Islami mencakup nilai kejujuran, tanggung jawab, kasih sayang, dan kedisiplinan yang 

harus ditanamkan sejak dini. Pembentukan moral membutuhkan tahapan penilaian etis yang progresif 

(Judrah et al., 2024). Kognitif siswa mempengaruhi cara mereka memahami nilai moral dan agama. 

Melalui pembelajaran karakter, siswa tidak hanya memahami butir-butir nilai, tetapi juga 

menginternalisasikannya dalam tindakan nyata. Kompetensi karakter berkorelasi positif dengan 

kemampuan beradaptasi dalam berbagai situasi social (Aeni, 2017). Di era globalisasi keterampilan 

karakter menjadi penyangga terhadap pengaruh negatif modernisasi. Pendidikan karakter Islami di 

sekolah formal bertujuan mencetak siswa yang paham nilai agama sekaligus mampu bersaing. Namun, 

implementasi seringkali terbentur keterbatasan sumber daya dan model pembelajaran yang kurang 

relevan. Oleh karena itu, diperlukan pendekatan kontekstual yang menjembatani dunia pendidikan 

formal dan nilai-nilai keagamaan. 

Di era digital, tantangan pembentukan karakter Islami siswa semakin kompleks. Peran observasi 

dan imitasi dalam pembelajaran nilai (Rezkya Nugraha & Deta, 2023). Paparan konten media sosial 

yang kadang kontradiktif dengan nilai Islami dapat merusak proses internalisasi karakter. 

Ketergantungan berlebihan pada teknologi menurunkan kemampuan empati dan komunikasi 

interpersonal anak (Bariyah & Imania, 2018). Globalisasi juga membawa masuk nilai-nilai sekuler yang 

menggeser prioritas spiritual generasi muda. Selain itu, urbanisasi memisahkan siswa dari komunitas 

tradisional yang dahulu menjadi media penanaman nilai agama. Dalam konteks ini, sekolah formal 

sendirian belum mampu menutup celah tersebut. Oleh karena itu, kolaborasi dengan lembaga 

keagamaan, khususnya masjid, menjadi sangat penting. Masjid bisa menjadi tempat alternatif untuk 

memperkuat nilai Islami melalui pengalaman langsung. 

Sejarah pendidikan Islam menunjukkan bahwa masjid sejak awal berfungsi sebagai pusat 

pembelajaran. Masjid bukan hanya tempat ibadah, tetapi juga pusat pengajaran ilmu agama dan etika 

(Wahidin et al., 2020). Pertemuan di masjid memfasilitasi transfer pengetahuan antar generasi. Di 

banyak kota Muslim klasik, masjid menjadi lembaga informal tempat murid dan guru berkumpul untuk 

berdiskusi. Praktik halaqah dan pengajian rutin membentuk komunitas ilmiah yang kokoh dan saling 

mendukung. Peran masjid inilah yang kemudian mereduksi kesenjangan antara norma masyarakat dan 

ajaran agama. Di kala lembaga formal masih langka, masjid mampu menjaga kelangsungan pendidikan 



94  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

keagamaan. Tradisi ini menegaskan potensi masjid sebagai wahana pendidikan karakter. Sehingga, 

menelaah kembali peran historis ini penting untuk konteks kontemporer. 

Pembelajaran berbasis masjid menawarkan model pembelajaran kontekstual yang sesuai dengan 

kebutuhan karakter Islami. Pengalaman langsung meningkatkan pemahaman konsep dan nilai. Melalui 

aktivitas seperti pengajian, bakti sosial, dan kepemimpinan pemuda, siswa belajar menerapkan nilai 

Islami dalam kehidupan sehari-hari. UNESCO dalam Global Citizenship Education juga 

merekomendasikan integrasi lembaga keagamaan untuk membentuk karakter global yang toleran. 

Beberapa pesantren dan TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an) telah menerapkan model serupa dengan 

hasil positif. Namun, integrasi formal antara sekolah dan masjid masih terbatas pada program 

ekstrakurikuler (Mardiyah et al., 2022). Kebanyakan sekolah hanya mengundang ustadz tamu tanpa ada 

skema kolaborasi jangka panjang. Hal tersebut mengakibatkan kurangnya kesinambungan antara nilai 

yang diajarkan di sekolah dan praktik keagamaan di masjid. Oleh karena itu, diperlukan kerangka 

integrasi yang sistematis dan berkelanjutan. 

Urgensi integrasi pembelajaran berbasis masjid dalam pendidikan formal semakin mendesak. 

Kerangka penguatan pendidikan karakter nasional membutuhkan sumber belajar yang autentik dan 

kontekstual. Masjid sebagai institusi yang dekat dengan masyarakat menawarkan lingkungan belajar 

yang kaya nilai dan praktik. Lingkungan mikrosistem sangat berpengaruh pada perkembangan individu. 

Dengan melibatkan masjid, siswa mendapatkan dukungan lingkungan religius yang konsisten (Safitri 

et al., 2023). Hal ini akan memperkuat transfer nilai antara sekolah, keluarga, dan masyarakat. Integrasi 

tersebut juga sejalan dengan kebijakan Merdeka Belajar yang memberi ruang bagi inovasi kurikulum. 

Selain itu, penguatan peran guru PAI dan tokoh masyarakat di masjid dapat menjadi katalisator 

perubahan budaya sekolah. Dengan demikian, strategi integrasi ini dipandang mampu menjawab 

tantangan karakter Islami di era modern. 

Novelty penelitian ini terletak pada pengembangan model integrasi pembelajaran berbasis masjid 

yang sistematis dalam setting sekolah formal. Sebagian besar penelitian sebelumnya hanya menelaah 

dampak program ekstrakurikuler di masjid secara terpisah. Penelitian ini menawarkan kerangka 

kolaborasi antara kurikulum sekolah dan aktivitas masjid dengan indikator karakter Islami yang terukur. 

Selain itu, pendekatan ini memasukkan evaluasi berkelanjutan melalui observasi lapangan dan refleksi 

guru. Dengan memadukan teori Experiential Learning dan Ecological Systems, model ini dirancang 

untuk adaptif di berbagai konteks sekolah. Keunikan lainnya adalah penerapan alat ukur karakter Islami 

yang disusun khusus berdasarkan Al-Qur’an dan Hadis. Model ini juga mengintegrasikan peran orang 

tua sebagai mitra dalam pembentukan karakter (Jon & Sari, 2019). Penelitian ini mengisi gap antara 

teori pendidikan karakter dan praktik keagamaan. Hasilnya diharapkan memberikan panduan 

implementasi yang aplikatif dan skalabel. 

Tinjauan penelitian sebelumnya menunjukkan beragam upaya penguatan karakter Islami melalui 

masjid. Pengaruh kegiatan TPA terhadap kedisiplinan siswa dengan metode kuantitatif (Creswell, 

2012). Hasilnya memperlihatkan peningkatan sikap disiplin sebesar 15% setelah program intensif 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  95 

   

selama enam bulan. Namun, penelitian tersebut belum mengaitkan langsung dengan kurikulum formal 

sekolah. Menekankan pentingnya peran guru PAI dalam memfasilitasi kolaborasi sekolah masjid 

(Agiyati, 2020). Kendati demikian, kajian tersebut bersifat studi kasus tunggal di satu sekolah dasar. 

Mengeksplorasi dampak pengajian remaja masjid terhadap nilai sosial siswa (Lakky R et al., 2025). 

Meskipun positif, penelitian tersebut tidak mengukur indikator spiritualitas secara spesifik. Dengan 

demikian, masih terdapat kekurangan dalam model dan instrumen penelitian. Penelitian ini akan 

melengkapi dan memperluas temuan sebelumnya dengan pendekatan mixed-method. 

Tujuan penelitian ini dirumuskan untuk mencapai beberapa capaian utama. Mengidentifikasi 

model pembelajaran berbasis masjid yang efektif dalam konteks sekolah formal. Merumuskan indikator 

karakter Islami yang dapat diukur melalui aktivitas masjid. Mengembangkan instrumen evaluasi 

karakter Islami berbasis teori Al-Qur’an, Hadis, dan teori Experiential Learning. Menguji penerapan 

model integrasi pada sampel sekolah menengah pertama di Ponorogo. Menganalisis hambatan dan 

faktor pendukung implementasi model integrasi. Memberikan rekomendasi kebijakan bagi pemangku 

kepentingan pendidikan nasional. Ketujuh, menyusun panduan praktis bagi guru PAI dan pengelola 

masjid. Dengan capaian ini, penelitian diharapkan memberikan kontribusi nyata pada literatur dan 

praktik Pendidikan. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian literatur sistematis (systematic literature review) 

sebagai metode utama. Systematic review merupakan pendekatan yang bertujuan mengumpulkan, 

mengevaluasi, dan mensintesis secara sistematis hasil-hasil penelitian yang relevan terhadap suatu topik 

(Cruz Castro et al., 2021). Metode ini tidak hanya menggambarkan ulang temuan studi sebelumnya, 

tetapi juga menyusun pola dan tema yang mendalam secara analitis. Keunggulan dari pendekatan ini 

terletak pada kemampuannya menelusuri keterkaitan antarvariabel dan menghindari bias interpretasi 

data. Dalam konteks penelitian ini, literature review digunakan untuk menelaah konsep integrasi 

pembelajaran berbasis masjid dalam upaya membentuk karakter Islami siswa. Hillman (2014) 

menegaskan bahwa kajian literatur yang sistematis mampu menghasilkan peta pengetahuan yang akurat 

dan menjadi dasar pengembangan teori baru. Oleh karena itu, pendekatan ini relevan untuk 

mengidentifikasi celah penelitian sebelumnya sekaligus menyusun kerangka konseptual. Selain itu, 

penelitian ini juga menekankan pada review kritis yang tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga 

evaluatif. Dengan demikian, metode ini dipilih untuk memastikan keabsahan dan kedalaman telaah 

ilmiah. 

Sumber data dalam kajian ini mencakup artikel jurnal ilmiah, buku akademik, prosiding seminar, 

dan dokumen kebijakan pendidikan yang relevan. Semua sumber dipilih dengan rentang waktu sepuluh 

tahun terakhir, yaitu dari 2015 hingga 2025. Hal ini bertujuan untuk memastikan bahwa data yang 

dianalisis bersifat terkini, relevan, dan kontekstual terhadap dinamika pendidikan karakter Islami. 

Literatur yang komprehensif dan terkini sangat penting dalam kajian teoretis untuk menghasilkan 



96  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

pemahaman yang utuh (Kallia et al., 2021). Dokumen yang diambil meliputi hasil penelitian empirik 

dan konseptual terkait pembelajaran berbasis masjid, karakter Islami, serta integrasi pendidikan formal 

dan nonformal. Sumber diperoleh melalui database akademik seperti Google Scholar, Scopus, 

ScienceDirect, dan perpustakaan digital nasional. Peneliti memastikan keabsahan dan kredibilitas 

sumber dengan mempertimbangkan kualitas publikasi dan sitasi ilmiahnya. Kriteria seleksi mencakup 

kesesuaian tema, metodologi yang kuat, dan keterkaitan dengan konteks pendidikan Islam di Indonesia. 

Dengan demikian, seluruh sumber data mendukung pemetaan yang mendalam terhadap isu yang dikaji. 

Langkah awal dalam analisis data adalah melakukan identifikasi kata kunci yang relevan, yaitu 

“pembelajaran berbasis masjid”, “pendidikan karakter Islami”, dan “peran masjid dalam pendidikan”. 

Kata kunci tersebut digunakan dalam penelusuran data di berbagai database akademik untuk 

memperoleh literatur yang fokus pada topik inti penelitian. Setelah itu dilakukan seleksi literatur 

berdasarkan kriteria inklusi seperti topik relevan, waktu terbit dalam rentang 2015–2025, dan publikasi 

dari sumber yang terakreditasi. Sementara itu, kriteria eksklusi mencakup artikel non-ilmiah, tidak 

tersedia dalam teks penuh, atau tidak memuat pembahasan tentang pendidikan karakter maupun masjid. 

Proses ini mengacu pada metode Preferred Reporting Items for Systematic Reviews and Meta-Analyses 

(PRISMA) sebagaimana dikembangkan oleh . Selanjutnya dilakukan sintesis tematik terhadap literatur 

terpilih untuk mengidentifikasi pola, tren, dan celah penelitian. Braun dan Clarke (2006) menjelaskan 

bahwa thematic analysis efektif dalam mengorganisir data ke dalam tema-tema yang saling terkait 

(Benakli et al., 2017). Peneliti menyusun kategori seperti bentuk integrasi masjid-sekolah, nilai karakter 

Islami yang terbentuk, serta tantangan dan solusi implementasi. Dengan pendekatan ini, kajian 

menghasilkan pemetaan yang sistematis dan komprehensif terhadap penguatan karakter Islami melalui 

pembelajaran berbasis masjid. 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Temuan Umum dari Literatur 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid telah diterapkan dalam 

berbagai bentuk dan model di sejumlah daerah dan institusi. Model paling umum adalah kolaborasi 

antara sekolah dan masjid dalam bentuk program ekstrakurikuler yang terjadwal secara rutin. Beberapa 

sekolah di Jawa Tengah dan Aceh, misalnya, telah mengintegrasikan kegiatan keagamaan di masjid 

sebagai bagian dari kurikulum muatan lokal. Menurut teori Contextual Teaching and Learning dari 

Adair & Jaeger (2016) pembelajaran yang dikaitkan dengan lingkungan nyata—seperti masjid—

mampu membentuk pengalaman belajar yang lebih bermakna. Model lain yang ditemukan adalah 

pembelajaran tematik berbasis nilai Islam, di mana materi pelajaran umum dikaitkan dengan nilai-nilai 

keislaman melalui aktivitas di masjid. Ada juga bentuk model mentoring spiritual yang difasilitasi oleh 

ustadz atau tokoh agama setempat, berperan sebagai pendamping siswa dalam penguatan karakter. 

Pembelajaran seperti ini menekankan pada aspek transformasi moral, bukan hanya kognisi agama. 

Beberapa masjid bahkan memiliki program literasi Al-Qur’an terintegrasi dengan pelajaran sekolah, 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  97 

   

yang memperkuat sisi religius dan akademik siswa secara bersamaan. Temuan ini menunjukkan bahwa 

masjid memiliki fleksibilitas tinggi untuk menjadi pusat pembelajaran karakter yang relevan dengan 

kebutuhan pendidikan formal. 

Literatur juga mencatat ragam kegiatan pendidikan nonformal yang berkembang pesat di masjid, 

mulai dari TPA (Taman Pendidikan Al-Qur’an), kajian rutin, hingga program mentoring remaja. TPA 

menjadi bentuk paling umum dan tersebar luas di hampir seluruh wilayah Indonesia, dengan kurikulum 

yang mencakup baca tulis Al-Qur’an, hafalan, dan pembiasaan adab Islami. Kegiatan ini sejalan dengan 

pandangan  Lerman (2001) tentang sociocultural theory, di mana interaksi sosial dengan tokoh religius 

dalam lingkungan bermakna akan membentuk zona perkembangan proksimal anak. Kajian rutin di 

masjid yang ditujukan untuk siswa dan remaja menjadi sarana penguatan pemahaman agama dan nilai 

moral secara reflektif. Program mentoring remaja, seperti Rohis Masjid atau Remaja Islam Masjid, juga 

berperan membentuk kepemimpinan spiritual dan solidaritas sosial di kalangan siswa. Kegiatan ini 

umumnya dikemas dalam bentuk diskusi, pelatihan dakwah, dan kegiatan sosial keagamaan. 

Pembelajaran melalui observasi tokoh panutan (modeling) sangat efektif dalam membentuk perilaku 

moral dan religius. Selain itu, kegiatan seperti lomba islami, pesantren kilat, dan safari dakwah menjadi 

variasi inovatif dalam menanamkan nilai karakter Islami (Hasanah, 2016). Dengan pendekatan 

nonformal yang fleksibel dan komunitas yang solid, masjid tampil sebagai ekosistem pendidikan 

karakter yang kuat dan inklusif bagi siswa. 

Dampak Pembelajaran Berbasis Masjid 

Hasil telaah literatur menunjukkan bahwa pembelajaran berbasis masjid secara konsisten mampu 

meningkatkan pemahaman keagamaan siswa. Dalam berbagai studi, siswa yang aktif mengikuti 

kegiatan masjid seperti TPA, kajian Islam, dan pelatihan ibadah menunjukkan pemahaman yang lebih 

mendalam terhadap ajaran Islam. Pendidikan Islam harus berorientasi pada penanaman ilmu yang benar 

dan adab dalam beragama. Kegiatan seperti penguatan hafalan Al-Qur’an, praktik shalat berjamaah, 

dan pembiasaan dzikir telah terbukti memperkuat aspek kognitif dan afektif siswa. Selain itu, interaksi 

langsung dengan ustadz dan tokoh agama memberikan ruang konsultasi dan bimbingan yang intensif. 

Pendekatan spiritual yang diterapkan dalam lingkungan masjid juga menciptakan atmosfer religius yang 

kondusif. Menurut teori pembelajaran sosial dari Jamila et al. (2021) observasi terhadap praktik ibadah 

yang dilakukan oleh figur panutan mampu mendorong internalisasi nilai secara efektif. Anak-anak 

belajar tidak hanya melalui pengajaran verbal, tetapi juga dari pengalaman langsung yang berulang. 

Dengan demikian, pembelajaran berbasis masjid terbukti mendorong pemahaman agama yang tidak 

bersifat dogmatis, tetapi aplikatif dan membumi. 

Masjid sebagai pusat pembelajaran juga berperan besar dalam pembentukan karakter sosial dan 

spiritual siswa. Literasi spiritual yang diperoleh dari masjid tidak hanya berbentuk ritual ibadah, tetapi 

juga mencakup nilai-nilai seperti kejujuran, tanggung jawab, dan empati. Hal ini sejalan dengan teori 

karakter menurut Hadi & Anggraini (2024) bahwa pembentukan karakter tidak cukup hanya melalui 

kognisi, tetapi harus mencakup aspek afeksi dan tindakan nyata. Kegiatan seperti gotong royong, 



98  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

pelatihan kepemimpinan rohani, serta pembiasaan salam dan senyum di lingkungan masjid menciptakan 

suasana yang membentuk akhlak mulia. Anak-anak juga dilatih untuk berdisiplin melalui kegiatan yang 

terstruktur dan berkala di masjid. Spiritualitas mereka berkembang seiring meningkatnya kesadaran 

akan peran sebagai hamba dan khalifah di bumi. Pendekatan seperti ini mencerminkan prinsip 

pendidikan Islam yang holistik, sebagaimana dijelaskan oleh Alfarabi & Prakoso (2025) bahwa 

pendidikan Islam harus mencetak pribadi yang saleh secara individual maupun sosial. Karakter sosial 

yang tumbuh dari interaksi di masjid juga memperkuat solidaritas di kalangan siswa. Maka, 

pembelajaran berbasis masjid menjadi media efektif dalam membangun karakter utuh yang seimbang 

antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial. 

Selain membentuk pemahaman agama dan karakter spiritual, pembelajaran berbasis masjid juga 

terbukti meningkatkan kepedulian sosial dan nilai moral siswa. Banyak kegiatan di masjid yang 

dirancang untuk mendorong siswa terlibat dalam aksi sosial, seperti santunan anak yatim, penggalangan 

dana kemanusiaan, atau bakti sosial di lingkungan sekitar. Kegiatan ini memperkuat dimensi etika 

dalam pendidikan Islam, sebagaimana ditegaskan oleh Suryadi (2022) bahwa etika Islam tidak hanya 

bersifat normatif, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan sosial. Anak-anak dilatih untuk menjadi 

individu yang peduli terhadap lingkungan dan masyarakat sekitarnya, serta memiliki rasa tanggung 

jawab yang tinggi. Nilai-nilai seperti keikhlasan, keadilan, dan kasih sayang menjadi landasan moral 

yang ditanamkan melalui pengalaman nyata. Proses ini juga didukung oleh pembiasaan diskusi nilai 

(value clarification) yang dilakukan dalam pengajian remaja masjid. Menurut Imanda et al. (2024) 

pembelajaran moral yang efektif harus melibatkan dilema nyata dan diskusi terbuka agar anak dapat 

naik ke tahap moral yang lebih tinggi. Pembelajaran berbasis masjid menyediakan ruang tersebut 

dengan pendekatan yang alami dan kontekstual. Dengan demikian, nilai moral yang tertanam bukan 

sekadar hafalan, melainkan telah menjadi bagian dari perilaku dan cara berpikir siswa. 

Strategi Integrasi Masjid dalam Pendidikan Formal 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa kolaborasi antara sekolah dan masjid merupakan 

strategi penting dalam memperkuat pendidikan karakter Islami. Bentuk kolaborasi ini biasanya berupa 

sinergi program keagamaan, pemanfaatan fasilitas masjid untuk kegiatan sekolah, hingga 

pendampingan spiritual oleh tokoh agama. Studi-studi dari wilayah seperti Yogyakarta, Jawa Barat, dan 

Kalimantan menyebutkan bahwa keterlibatan masjid dalam kegiatan sekolah berdampak positif pada 

pembentukan nilai religius siswa. Kolaborasi ini mencerminkan prinsip multiple learning environments 

dari teori Samsudin et al. (2015) yang menyatakan bahwa perkembangan anak dipengaruhi oleh 

berbagai sistem lingkungan yang saling terhubung. Masjid sebagai bagian dari lingkungan mikrosistem 

turut berperan aktif dalam membentuk perilaku dan nilai siswa. Kolaborasi ini juga memperkuat visi 

pendidikan Islam yang terintegrasi antara pendidikan formal dan nonformal. Pendidikan yang ideal 

adalah yang menyatukan kekuatan institusi keluarga, sekolah, dan masyarakat—dalam hal ini termasuk 

masjid (Agusriani & Fauziddin, 2021). Dengan adanya kerja sama yang terstruktur, program pendidikan 

karakter tidak berjalan secara parsial, tetapi menyatu secara harmonis dalam kehidupan siswa. Oleh 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  99 

   

karena itu, kolaborasi sekolah-masjid perlu dijadikan model strategis dalam pembaruan pendidikan 

Islam di Indonesia. 

Berbagai sekolah telah mengembangkan program ekstrakurikuler berbasis masjid sebagai bagian 

dari penguatan karakter siswa. Program ini meliputi kegiatan seperti tahfiz Al-Qur’an, pembinaan 

remaja masjid, pelatihan adab, serta kegiatan sosial berbasis keagamaan. Kegiatan-kegiatan tersebut 

umumnya dilaksanakan setelah jam sekolah dengan melibatkan guru, ustadz, dan tokoh masyarakat 

setempat. Pembelajaran yang bermakna terjadi ketika siswa terlibat langsung dalam pengalaman nyata 

yang dapat direfleksikan (Adair & Jaeger, 2016). Program ekstrakurikuler di masjid memberikan ruang 

bagi siswa untuk mengalami, merefleksi, dan menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam tindakan nyata. 

Studi dari beberapa madrasah dan sekolah Islam menunjukkan bahwa siswa yang aktif dalam program 

ini memiliki tingkat religiusitas dan empati sosial yang lebih tinggi. Selain itu, keterlibatan mereka 

dalam kegiatan masjid memperkuat keterampilan sosial seperti komunikasi, tanggung jawab, dan 

kepemimpinan. Program ini juga membantu siswa membentuk identitas keislaman yang kokoh di 

tengah tantangan arus globalisasi dan sekularisasi. Maka, program ekstrakurikuler berbasis masjid 

terbukti efektif sebagai medium pendidikan karakter yang berkelanjutan dan aplikatif. 

Guru Pendidikan Agama Islam (PAI) dan tokoh masyarakat memegang peran penting dalam 

keberhasilan pembelajaran berbasis masjid. Guru PAI berperan sebagai jembatan antara institusi 

sekolah dengan lingkungan spiritual di masjid, sekaligus sebagai fasilitator nilai keislaman di kelas. 

Menurut Chatib (2016) guru PAI tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai 

pembimbing spiritual yang menginspirasi. Dalam praktiknya, guru PAI yang aktif berkoordinasi dengan 

takmir masjid mampu mengarahkan kegiatan keagamaan siswa secara lebih terstruktur dan mendalam. 

Di sisi lain, tokoh masyarakat seperti ustadz, imam masjid, dan pembina remaja menjadi figur penting 

dalam pembentukan moral siswa melalui keteladanan. Teori modeling dari Aiken et al. (2014) 

menyatakan bahwa perilaku individu banyak dibentuk melalui pengamatan terhadap figur yang 

dianggap otoritatif dan berintegritas. Oleh karena itu, sinergi antara guru PAI dan tokoh masyarakat 

menjadi kunci dalam membangun iklim pendidikan yang religius, harmonis, dan bermakna. Penguatan 

peran ini juga menjadi strategi efektif untuk memastikan nilai-nilai Islam tidak hanya diajarkan, tetapi 

benar-benar dijalankan dalam kehidupan siswa. Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam tidak berhenti 

di ruang kelas, melainkan berlanjut hingga ke lingkungan sosial siswa sehari-hari. 

Tantangan dan Solusi 

Berdasarkan kajian literatur, ditemukan bahwa salah satu hambatan utama dalam integrasi 

pembelajaran berbasis masjid adalah kurangnya sinergi antara sekolah dan lembaga keagamaan. 

Banyak sekolah belum memiliki kemitraan strategis dengan masjid setempat, sehingga kegiatan 

keagamaan tidak tersambung dengan pendidikan formal. Integrasi antara pendidikan formal dan 

informal dalam Islam menuntut koordinasi yang intensif antarlembaga (Jusrin et al., 2022). 

Ketidakhadiran forum komunikasi reguler menyebabkan terjadinya tumpang tindih atau bahkan 

kekosongan program karakter siswa. Akibatnya, masjid berjalan sendiri dengan program 



100  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

keagamaannya, sementara sekolah pun fokus pada kurikulumnya sendiri. Padahal, berdasarkan teori 

ekologi pendidikan Bronfenbrenner, keberhasilan pendidikan anak sangat dipengaruhi oleh hubungan 

antar lingkungan, termasuk rumah, sekolah, dan tempat ibadah. Ketika hubungan ini terputus, 

pembentukan karakter siswa menjadi tidak utuh. Hal ini mencerminkan adanya gap koordinasi yang 

perlu dijembatani melalui regulasi dan kebijakan lokal. Oleh karena itu, perlunya desain kolaboratif 

yang lebih terstruktur antara sekolah dan masjid agar tujuan pendidikan karakter dapat tercapai secara 

maksimal. 

Literatur juga mencatat bahwa perbedaan kurikulum dan pendekatan pedagogis antara sekolah 

dan masjid menjadi tantangan tersendiri. Sekolah formal cenderung menekankan aspek kognitif dan 

akademik, sementara masjid fokus pada pembinaan spiritual dan ritual ibadah. Menurut Awaluddin & 

Noviriani (2022) pendidikan Islam seharusnya tidak memisahkan antara aspek akal, ruhani, dan 

tindakan (amal). Namun, realitas di lapangan menunjukkan adanya dikotomi antara ilmu dunia dan ilmu 

agama yang memperlemah sinergi antarlembaga. Di sekolah, kegiatan keagamaan seringkali hanya 

menjadi formalitas, sedangkan di masjid tidak selalu mengacu pada standar kurikulum nasional. Ini 

menimbulkan ketimpangan dalam persepsi dan hasil pembelajaran siswa. Padahal, pendekatan holistik 

yang menyatukan dimensi intelektual dan spiritual telah terbukti lebih efektif dalam pembentukan 

karakter utuh (Maharani & Suprapto, 2018). Ketidaksamaan metode dan tujuan ini mengakibatkan 

pembelajaran keislaman kurang terintegrasi dalam kehidupan siswa sehari-hari. Oleh karena itu, perlu 

ada penyusunan kurikulum terpadu yang mampu menjembatani pendekatan sekolah dan masjid dalam 

mendidik siswa secara komprehensif. 

Untuk menjawab tantangan tersebut, sejumlah literatur menawarkan solusi strategis, salah 

satunya melalui pelatihan guru dalam mengintegrasikan pendidikan karakter Islami dengan pendekatan 

berbasis masjid. Guru PAI khususnya, perlu dibekali dengan wawasan kolaboratif dan kemampuan 

membangun jejaring dengan lembaga keagamaan. Menurut Prakasa et al. (2023) pendidikan karakter 

hanya dapat berjalan efektif jika para pendidik memiliki kompetensi sosial dan spiritual yang tinggi. Di 

sisi lain, pemerintah daerah dan instansi pendidikan perlu merumuskan kebijakan kolaboratif yang 

mendorong kemitraan antara sekolah dan masjid. Kebijakan ini dapat berupa MoU program keagamaan, 

penggunaan masjid sebagai sarana edukasi, atau pelibatan takmir dalam kegiatan sekolah. Selain itu, 

dukungan orang tua juga menjadi kunci keberhasilan integrasi, karena mereka berperan sebagai 

penghubung antara rumah, sekolah, dan masjid. Teori parental involvement dari Epstein menekankan 

bahwa keterlibatan keluarga sangat menentukan keberhasilan pendidikan karakter anak. Jika orang tua 

dilibatkan dalam perencanaan dan pelaksanaan kegiatan keagamaan, maka nilai-nilai yang diajarkan 

akan lebih mudah terinternalisasi. Dengan pelatihan guru, regulasi kolaboratif, dan dukungan keluarga, 

pembelajaran berbasis masjid akan lebih efektif dalam membentuk siswa yang religius dan berkarakter. 

Diskusi 

Integrasi pembelajaran berbasis masjid dalam sistem pendidikan formal menjadi langkah 

strategis dalam menjawab krisis karakter generasi muda. Masjid sebagai pusat spiritual umat Islam 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  101 

   

memiliki potensi besar untuk memperkuat nilai-nilai keislaman pada siswa. Pendidikan karakter 

menurut Habibi (2022) harus mencakup tiga komponen utama: knowing the good, desiring the good, 

and doing the good. Ketiganya dapat ditemukan dalam praktik pendidikan masjid yang menekankan 

pada ilmu, sikap, dan perilaku. Ketika sekolah menggandeng masjid, maka proses pembelajaran 

karakter akan berlangsung secara lebih kontekstual dan berkesinambungan. Hal ini sesuai dengan 

pendekatan holistik dalam pendidikan Islam yang menyatukan unsur kognitif, afektif, dan 

psikomotorik. Masjid tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat peradaban dan 

pembinaan moral. Oleh sebab itu, integrasi ini perlu dipandang sebagai bagian dari revitalisasi peran 

masjid dalam pendidikan umat. Dengan demikian, kolaborasi sekolah-masjid dapat menjadi jawaban 

atas tantangan pendidikan karakter di era modern. 

Temuan menunjukkan bahwa model pembelajaran berbasis masjid yang diterapkan di berbagai 

daerah memiliki efektivitas dalam meningkatkan pemahaman keagamaan siswa. Kegiatan seperti TPA, 

kajian, mentoring, dan tahfiz terbukti mampu membangun keimanan dan kedisiplinan siswa. Menurut 

Sudjana (2005) proses belajar melalui observasi dan imitasi tokoh panutan sangat efektif dalam 

pembentukan perilaku. Di masjid, siswa seringkali belajar melalui keteladanan ustadz, imam, dan tokoh 

masyarakat yang konsisten menampilkan akhlak Islami. Ini menjadi pelengkap dari proses 

pembelajaran kognitif yang mereka dapatkan di sekolah. Ketika anak mengalami langsung nilai-nilai 

yang diajarkan, maka internalisasi nilai berjalan secara alamiah. Masjid juga menghadirkan suasana 

sakral yang mendukung proses kontemplatif dan spiritual siswa. Hal ini selaras dengan pendekatan 

experiential learning Jurdak (2016) yang menekankan pentingnya pengalaman langsung dalam 

pembelajaran bermakna. Oleh karena itu, keberadaan masjid sebagai ruang belajar spiritual harus 

diberdayakan lebih maksimal dalam sistem pendidikan nasional. 

Kegiatan di masjid tidak hanya membentuk pemahaman keagamaan, tetapi juga memperkuat 

karakter sosial siswa. Siswa yang aktif di masjid umumnya lebih peduli terhadap lingkungan, lebih 

sopan, dan memiliki empati yang tinggi. Hal ini membuktikan bahwa masjid mampu berfungsi sebagai 

agen sosialisasi nilai moral. Menurut Nurlaili (2022) pendidikan moral bukan hanya soal pengetahuan, 

tetapi proses internalisasi nilai dalam komunitas sosial. Dalam konteks masjid, komunitas tersebut 

memberikan pengaruh besar terhadap sikap dan perilaku siswa. Kegiatan sosial seperti santunan yatim, 

penggalangan dana, dan gotong royong menumbuhkan solidaritas dan tanggung jawab. Nilai-nilai ini 

penting dalam pembentukan karakter Islami yang seimbang antara hablum minallah dan hablum 

minannas. Pembelajaran yang hanya berfokus pada akademik tidak cukup untuk membangun 

kepribadian utuh. Oleh karena itu, keberadaan masjid sebagai ruang pembentukan karakter sosial perlu 

terus dikembangkan dalam sistem pendidikan. 

Meski potensinya besar, integrasi pembelajaran masjid ke dalam pendidikan formal menghadapi 

sejumlah tantangan, terutama minimnya sinergi antara sekolah dan masjid. Banyak sekolah belum 

menjalin komunikasi dan kerja sama yang strategis dengan pengurus masjid di sekitarnya. Menurut 

Rusmana (2010) sinergi antara sistem mikrosistem (sekolah dan masjid) akan menciptakan mesosistem 



102  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

yang kuat untuk perkembangan anak. Namun, jika masing-masing lembaga berjalan sendiri-sendiri, 

maka akan terjadi disintegrasi nilai dalam proses pendidikan. Ketiadaan regulasi dan wadah komunikasi 

formal menjadi faktor utama lemahnya kolaborasi ini. Masih banyak sekolah yang menganggap masjid 

hanya sebagai tempat ibadah, bukan sebagai mitra pendidikan. Padahal, kerja sama strategis dapat 

dirancang melalui program bersama, pemanfaatan fasilitas, hingga pelatihan nilai karakter. Jika sinergi 

ini ditingkatkan, maka pendidikan karakter akan menjadi lebih sistemik dan tidak parsial. Maka, perlu 

kesadaran semua pihak untuk membangun hubungan fungsional antara sekolah dan masjid. 

Salah satu penyebab lemahnya integrasi adalah adanya perbedaan kurikulum dan pendekatan 

antara sekolah dan masjid. Sekolah lebih terstruktur dan akademis, sementara masjid cenderung bebas 

dan berbasis pengalaman spiritual. Menurut Agus Suwandi et al. (2023) pendidikan Islam idealnya tidak 

memisahkan ilmu dunia dan ilmu agama, tetapi menyatukannya dalam satu sistem nilai. Namun, 

dikotomi ini masih terlihat di lapangan, sehingga nilai-nilai yang ditanamkan menjadi tidak seragam. 

Kurikulum sekolah berbasis kompetensi, sedangkan kurikulum masjid lebih tradisional dan informal. 

Ini membuat siswa seringkali bingung dalam menyikapi nilai yang berbeda antara dua institusi tersebut. 

Solusinya adalah dengan merancang kurikulum terpadu yang fleksibel namun tetap memuat nilai-nilai 

universal Islam. Sinergi kurikulum ini akan mendorong kesatuan arah pendidikan antara lembaga 

formal dan informal. Dengan begitu, siswa tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga matang 

secara spiritual dan sosial. 

Guru PAI dan tokoh masyarakat memiliki peran kunci dalam menyukseskan integrasi pendidikan 

berbasis masjid. Guru berperan sebagai penghubung antara sekolah dan masjid, sementara tokoh 

masyarakat menjadi fasilitator nilai dalam kehidupan sosial siswa. Menurut  Jon & Sari (2019) 

pendidikan yang efektif membutuhkan dukungan dari semua pihak dalam masyarakat, bukan hanya 

sekolah. Guru yang memahami potensi pendidikan masjid akan lebih mudah menyusun strategi 

pembelajaran karakter yang aplikatif. Tokoh masyarakat seperti ustadz dan takmir masjid juga berfungsi 

sebagai role model yang memperkuat pembelajaran melalui keteladanan. Melalui pendekatan modeling 

Lester & Kehle (2003) siswa akan meniru perilaku baik dari figur yang mereka hormati. Sinergi ini 

menjadi penting agar siswa mendapatkan pembinaan karakter secara berkelanjutan, tidak hanya di 

sekolah. Jika guru dan tokoh masyarakat bekerja sama, maka nilai-nilai Islam akan lebih mudah 

diinternalisasi dalam keseharian siswa. Oleh karena itu, penguatan kapasitas keduanya melalui 

pelatihan dan beberapa solusi dapat diterapkan untuk memperkuat integrasi pembelajaran berbasis 

masjid, seperti pelatihan guru, penyusunan kebijakan kolaboratif, dan pelibatan orang tua. Pelatihan 

guru bertujuan untuk meningkatkan pemahaman mereka tentang pentingnya sinergi dengan masjid dan 

teknik pengintegrasian nilai-nilai Islam dalam pembelajaran. Sementara itu, kebijakan kolaboratif 

diperlukan untuk memberikan legalitas dan arah kerja sama antara sekolah dan masjid. Menurut  

keterlibatan semua aktor pendidikan sekolah, orang tua, dan masyarakat  akan menciptakan pendidikan 

yang efektif dan berkesinambungan (Gunawan et al., 2018). Orang tua juga harus dilibatkan secara aktif 

dalam proses ini karena mereka adalah pendidik utama di rumah. Dukungan orang tua akan memperkuat 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  103 

   

proses pembentukan karakter di luar sekolah dan masjid. Ketika ketiga elemen ini saling bekerja sama, 

maka pendidikan karakter Islami akan berjalan secara integratif dan menyeluruh. Sinergi antara guru, 

masjid, dan keluarga adalah kunci dalam menumbuhkan generasi yang saleh, cerdas, dan berakhlak 

mulia. Oleh karena itu, perlu adanya program reguler yang mempertemukan ketiga unsur ini dalam satu 

platform komunikasi yang intensif. 

Temuan dan pembahasan ini memberikan implikasi penting bagi pengembangan pendidikan 

Islam di Indonesia. Masjid harus diberdayakan sebagai mitra strategis dalam membentuk karakter siswa 

melalui program-program kolaboratif. Sekolah perlu menyusun kebijakan pembelajaran yang lebih 

terbuka terhadap lembaga keagamaan di sekitarnya. Pemerintah daerah juga disarankan untuk 

memfasilitasi kerja sama ini melalui peraturan dan dukungan anggaran. Menurut Isti’ana (2024) 

pendidikan Islam yang efektif adalah yang melibatkan seluruh sistem sosial dalam masyarakat. Dengan 

kolaborasi sekolah-masjid, pendidikan akan menjadi lebih membumi dan relevan dengan kebutuhan 

zaman. Siswa tidak hanya menjadi individu yang unggul secara akademik, tetapi juga berakhlak mulia 

dan memiliki sensitivitas sosial. Oleh karena itu, penelitian ini merekomendasikan pengembangan 

kurikulum kolaboratif, pelatihan guru, dan penguatan jaringan komunikasi antar-lembaga. Upaya ini 

akan memperkuat integrasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan siswa secara nyata dan berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil kajian literatur, dapat disimpulkan bahwa integrasi pembelajaran berbasis 

masjid memiliki potensi besar dalam membentuk karakter Islami siswa secara menyeluruh. Masjid 

berperan tidak hanya sebagai tempat ibadah, tetapi juga sebagai pusat pendidikan spiritual, sosial, dan 

moral. Kegiatan keagamaan seperti TPA, mentoring remaja, dan kajian rutin terbukti efektif dalam 

meningkatkan pemahaman keislaman dan praktik ibadah siswa. Selain itu, aktivitas di masjid juga 

menumbuhkan nilai empati, tanggung jawab sosial, dan akhlak mulia. Namun, tantangan utama 

integrasi ini adalah minimnya sinergi antara sekolah dan masjid serta perbedaan pendekatan kurikulum. 

Kurangnya koordinasi menyebabkan upaya pembentukan karakter menjadi terfragmentasi. Oleh karena 

itu, diperlukan kebijakan kolaboratif dan pelatihan guru agar mampu menjembatani perbedaan tersebut. 

Pelibatan tokoh masyarakat dan orang tua juga penting untuk memperkuat ekosistem pendidikan 

karakter Islami. Dengan integrasi yang terstruktur, masjid dapat menjadi mitra strategis sekolah dalam 

membangun generasi yang religius, cerdas, dan berakhlak. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

kolaborasi sekolah dan masjid adalah solusi potensial untuk tantangan pendidikan karakter di era 

modern. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis mengucapkan banyak terimakasih kepada pihak-pihak yang terlihat dalam penulisan 

artikel ini, terutama kepada pihak institusi, dosen pembimbing, tempat penelitian dan kedua orang tua 

serta teman-teman yang telah membantu dalam proses penelitian ataupun pembuatan artikel ini. 



104  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

 

REFERENSI 

Adair, D., & Jaeger, M. (2016). Incorporating Critical Thinking into an Engineering Undergraduate 

Learning Environment. International Journal of Higher Education, 5(2), 23–39. 

https://doi.org/10.5430/ijhe.v5n2p23 

Aeni, A. N. (2017). HIFDZ AL-QURAN: PROGRAM UNGGULAN FULL DAY SCHOOL DALAM 

MEMBENTUK KARAKTER QURANI SISWA SD. TARBAWY : Indonesian Journal of Islamic 

Education, 4(1), 32–43. https://doi.org/10.17509/t.v4i1.6990 

Agiyati, M. D. (2020). Peningkatan Keterampilan Menulis Kalimat Tanya Melalui Penerapan Model 

Pembelajaran Auditory Intellectually and Repetition (AIR) Peserta Didik Kelas II Sekolah Dasar. 

Kalam Cendekia: Jurnal Ilmiah Kependidikan, 9(1). https://doi.org/10.20961/jkc.v9i1.53825 

Agus Suwandi, E., Masrokan Mutohar, P., & Eko Suijianto, A. (2023). Implementasi Customer 

Relationship Management (CRM) dalam Meningkatkan Pelayanan dan Loyalitas Pelanggan. 

JMPI: Jurnal Manajemen, Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 1(1), 13–26. 

https://doi.org/10.71305/jmpi.v1i1.24 

Agusriani, A., & Fauziddin, M. (2021). Strategi Orangtua Mengatasi Kejenuhan Anak Belajar dari 

Rumah Selama Pandemi Covid-19. Jurnal Obsesi : Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 5(2), 

1729–1740. https://doi.org/10.31004/obsesi.v5i2.961 

Aiken, J. M., Caballero, M. D., Douglas, S. S., Burk, J. B., Scanlon, E. M., Thoms, B. D., Schatz, M. 

F., Aiken, J. M., Caballero, M. D., Douglas, S. S., Burk, J. B., Scanlon, E. M., Thoms, B. D., & 

Schatz, M. F. (2014). Understanding Student Computational Thinking with Computational 

Modeling. 46(May). https://doi.org/10.1063/1.4789648 

Alfarabi, R., & Prakoso, F. A. (2025). Pengaruh Konten Marketing dan Branding Produk Terhadap 

Keputusan Pembelian Produk Haus! Di Tangerang Selatan. JURNAL MANAJEMEN 

PENDIDIKAN DAN ILMU SOSIAL, 6(2), 863–870. https://doi.org/10.38035/jmpis.v6i2.4243 

Awaluddin & Noviriani. (2022). Membentuk Akhlak Anak Dengan Menghafal dan Tadabbur Al-Quran 

di Madrasah Alam Ya Bunayya Muara Bungo. NUR EL-ISLAM : Jurnal Pendidikan Dan Sosial 

Keagamaan, 9(2), 68–77. https://doi.org/10.51311/nuris.v9i2.529 

Awwaliyah, A. F., Hanik, E. U., & Anam, S. (2023). PENERAPAN PROGRAM UNGGULAN 

RINTISAN BOARDING SCHOOL DALAM MEMBENTUK KARAKTER SISWA 

MADRASAH IBTIDAIYAH. Elementeris : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar Islam, 5(1), 52–63. 

https://doi.org/10.33474/elementeris.v5i1.19951 

Bariyah, S. H., & Imania, K. A. N. (2018). Implementasi Blended Learning Berbasis Moodle Pada 

Jurusan Pendidikan Teknologi Informasi. Jurnal Petik, 4(2), 106–113. 

https://doi.org/10.31980/jpetik.v4i2.10 

Benakli, N., Kostadinov, B., Satyanarayana, A., & Singh, S. (2017). Introducing computational thinking 

through hands-on projects using R with applications to calculus , probability and data analysis. 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  105 

   

International Journal of Mathematical Education in Science and Technology, 48(3), 393–427. 

https://doi.org/10.1080/0020739X.2016.1254296 

Chatib, M. (2016). Gurunya Manusia, Menjadikan Semua Anak Istimewa dan Semua Anak Juara. 

Kaifa. 

Creswell, J. W. (2012). Research Desain Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, dan Mixed. Pustaka 

Pelajar. 

Cruz Castro, L., Shoaib, H., & Douglas, K. (2021). Computational Thinking Frameworks used in 

Computational Thinking Assessment in Higher Education. A Systematized Literature Review. 

2021 ASEE Virtual Annual Conference Content Access Proceedings. https://doi.org/10.18260/1-

2--36824 

Gunawan, G., Kustiani, L., & Hariani, L. S. (2018). Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Hasil Belajar 

Siswa. Jurnal Penelitian Dan Pendidikan IPS, 12(1), Article 1. 

Habibi, I. (2022). Pola Pengembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren Berkarakter Di Pondok 

Pesantren MBS Al Amin Bojonegoro. AL-WIJDÃN Journal of Islamic Education Studies, 7(1). 

https://doi.org/10.58788/alwijdn.v7i1.1516 

Hadi, S., & Anggraini, S. (2024). Implementasi Pendidikan Karakter pada Sekolah Dasar Islamic Center 

Samarinda. Al-Madrasah Jurnal Pendidikan Madrasah Ibtidaiyah, 8(4), 1904. 

https://doi.org/10.35931/am.v8i4.3818 

Hasanah, H. (2016). Teknik-Teknik Observasi (Sebuah Alternatif Metode Pengumpulan Data Kualitatif 

Ilmu-Ilmu Sosial). At-Taqaddum, 8(1), 21–46. https://doi.org/10.21580/at.v8i1.1163 

Hillman, A. M. (2014). A literature review on disciplinary literacy: How do secondary teachers 

apprentice students into mathematical literacy? Journal of Adolescent and Adult Literacy, 57(5), 

397–406. https://doi.org/10.1002/jaal.256 

Imanda, R., Setiawaty, S., & Qausar, H. (2024). Pendampingan Siswa Sekolah Dasar Melalui 

Pembelajaran Model Discovery Learning Berorientasi HOTS. Jurnal Pengabdian Sosial, 1(4), 

Article 4. https://doi.org/10.59837/vqcmkj32 

Isti’ana, A. (2024). Integrasi Teknologi dalam Pembelajaran Pendidikan Islam. Indonesian Research 

Journal on Education, 4(1), Article 1. https://doi.org/10.31004/irje.v4i1.493 

Jamila, Ahdar, & Natsir, E. (2021). Problematika Guru dan Siswa dalam Proses Pembelajaran Daring 

pada Masa Pandemi Covid-19 di UPTD SMP Negeri 1 Parepare. L Ma’ Arief: Jurnal Pendidikan 

Sosial Dan Budaya, 3(2), 101–110. 

Jon, E., & Sari, A. P. (2019). Pengembangan buku ajar microteaching bernuansa islami dalam 

meningkatkan pendidikan karakter mahasiswa calon guru. Jurnal EDUCATIO: Jurnal 

Pendidikan Indonesia, 5(2), 88. https://doi.org/10.29210/120192368 

Judrah, M., Arjum, A., Haeruddin, H., & Mustabsyirah, M. (2024). Peran Guru Pendidikan Agama 

Islam Dalam Membangun Karakter Peserta Didik Upaya Penguatan Moral. Journal of 



106  Jurnal Pustaka Cendekia Pendidikan, Volume 03, No. 01, Mei-Agustus 2025, hal. 92-107 

 

Instructional and Development Researches, 4(1), Article 1. 

https://doi.org/10.53621/jider.v4i1.282 

Jurdak, M. (2016). Learning and teaching real world problem solving in school mathematics: A 

multiple-perspective framework for crossing the boundary. Learning and Teaching Real World 

Problem Solving in School Mathematics: A Multiple-Perspective Framework for Crossing the 

Boundary, 1–199. https://doi.org/10.1007/978-3-319-08204-2 

Jusrin, J., Kamaruddin, K., Mashuri, S., & Rusdin, R. (2022). Tipe Kepemimpinan Kepala Sekolah 

dalam Meningkatkan Kinerja Guru di SMP Negeri 11 Kota Palu. Jurnal Integrasi Manajemen 

Pendidikan, 1(2), 37–47. https://doi.org/10.24239/jimpe.v1i2.1219 

Kallia, M., van Borkulo, S. P., Drijvers, P., Barendsen, E., & Tolboom, J. (2021). Characterising 

computational thinking in mathematics education: A literature-informed Delphi study. Research 

in Mathematics Education, 23(2), 159–187. https://doi.org/10.1080/14794802.2020.1852104 

Lakky R, M., Soenaryo, R., & Wirasati, W. (2025). Komodifikasi Nilai Kematian Dalam Iklan P&G 

Versi Maaf Ibu Di Hatiku Di Youtube Dan Resepsi Khalayak. Jurnal Ilmiah Muqoddimah : 

Jurnal Ilmu Sosial, Politik, Dan Humaniora, 9(1), 128. 

https://doi.org/10.31604/jim.v9i1.2025.128-137 

Lerman, S. (2001). Cultural, Discursive Psychology: A Sociocultural Approach to Studying the 

Teaching and Learning of Mathematics. Educational Studies in Mathematics, 46, 87–113. 

https://doi.org/10.1007/0-306-48085-9_3 

Lester, F. K., & Kehle, P. (2003). From problem solving to modeling: The evolution of thinking about 

research on complex mathematical activity. In R. Lesh & H. M. Doerr (Eds.), Beyond 

constructivism: Models and modeling perspectives on mathematics problem solving, learning, 

and teaching. Erlbaum. 

Maharani, S., & Suprapto, E. (2018). Developing group investigation-based book on numerical analysis 

to increase critical thinking student ’ s ability Developing group investigation-based book on 

numerical analysis to increase critical thinking student ’ s ability. Journal of Physics: Conf. 

Series, 983, 1–5. https://doi.org/10.1088/1742-6596/983/1/012120 

Nurlaili, N. (2022). Manajemen Bursa Kerja Khusus di SMK Negeri 2 Samarinda dalam Penyaluran 

Lulusan ke Dunia Kerja. Aksara: Jurnal Ilmu Pendidikan Nonformal, 8(2), 1291. 

https://doi.org/10.37905/aksara.8.2.1291-1300.2022 

Prakasa, A., Syaodih, E., & Mariyana, R. (2023). Program Unggulan Penguatan Pendidikan Karakter 

dan Pembiasaan Beribadah: Internalisasi Nilai-Nilai Pancasila. Jurnal Obsesi : Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 7(5), 6165–6176. https://doi.org/10.31004/obsesi.v7i5.5203 

Raidatam Mardiyah, Nurmisda Ramayani, & Satria Wiguna. (2022). Implementasi Metode Halaqah 

Dalam Meningkatkan Kemampuan Menghafal Al-Qur’an Di Pondok Pesantren Kampung Qur’an 

Pulau Banyak. Dewantara : Jurnal Pendidikan Sosial Humaniora, 1(4), 143–154. 

https://doi.org/10.30640/dewantara.v1i4.449 



Integrasi Pembelajaran Berbasis Masjid dalam Meningkatkan Karakter Islami Siswa, Setiyo Nuhari  107 

   

Rezkya Nugraha, A., & Deta, U. A. (2023). Profil Pemanfaatan Kearifan Lokal dalam Program 

Unggulan Berbasis Kearifan Lokal di Sekolah: Studi Observasional. Jurnal Ilmu Pendidikan Dan 

Pembelajaran, 1(2), 51–55. https://doi.org/10.58706/jipp.v1n2.p51-55 

Rusmana, D. D. A. (2010). Permainan Congkak: Nilai dan Potensinya bagi Perkembangan Kognitif 

Anak. Patanjala : Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya, 2(3), 537. 

https://doi.org/10.30959/patanjala.v2i3.247 

Safitri, E., Sriyunianti, F., & Chandra, N. (2023). Pengaruh Literasi Keuangan dan Sikap Keuangan 

terhadap Perilaku Pengelolaan Keuangan UMKM (Studi Kasus pada Usaha Mikro Bidang 

Kerajinan di kota Padang). Jurnal Akuntansi, Bisnis Dan Ekonomi Indonesia (JABEI), 2(1), 118–

128. https://doi.org/10.30630/jabei.v2i1.64 

Samsudin, M. A., Haniza, N. H., Abdul-Talib, C., & Mhd Ibrahim, H. M. (2015). The Relationship 

between Multiple Intelligences with Preferred Science Teaching and Science Process Skills. 

Journal of Education and Learning (EduLearn), 9(1), 53. 

https://doi.org/10.11591/edulearn.v9i1.1118 

Sudjana, N. (2005). Dasar-Dasar Proses Belajar Mengajar Matematika. Sinar Baru Algesindo. 

Suryadi, A. (2022). Menjadi Guru Profesional dan Beretika. CV Jejak (Jejak Publisher). 

Wahidin, K., Maulana, M. A., Subhanudin, A., & Irfan, M. (2020). Program Unggulan Masjid dalam 

Peningkatan Keagamaan Bagi Para Muallaf di Masa Pandemi Covid 19 (Studi Kasus di Masjid 

Nurul Hidayah Desa Cisantana Kec. Cigugur Kuningan). AL-MUFASSIR, 2(2), 144–153. 

https://doi.org/10.32534/amf.v2i2.1635 

 


